

Este texto está disponível no site Shri Yoga Devi, http://www.yogadevi.org/

# BRIHADARANYAKA UPANISHAD

Tradução para o espanhol

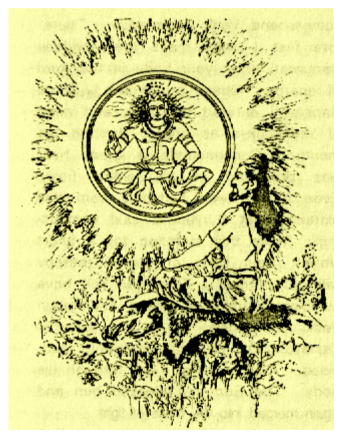
Apresentamos aqui uma tradução para o espanhol, por Hugo Labate, de uma das mais importantes Upanishads: a Brihadaranyaka.

Esta é uma das dez upanishads primárias ou principais, sendo considerada uma das mais antigas existentes, sendo certamente anterior ao surgimento do Budismo e podendo ter sido escrita cerca de oito séculos antes da era cristão. Está contida no Shatapatha Brahmana, que é um texto associado ao Shukla Yajurveda (ou Yajurveda Branco). As outras duas upanishads que são consideradas também muito antigas são a Chandogya Upanishad e a Jaiminiya Upanishad Brahman.



Yajñavalkya transmitindo o Shukla Yajurveda aos seus discípulos

A palavra "aranyaka" significa algo associado às florestas ou lugares ermos (aranya), onde eram estudados alguns dos textos sagrados indianos; e o verbo "brih" significa crescer, fortalecer-se, expandir-se. Assim, o nome Brihadaranyaka Upanishad significa a grandiosa doutrina secreta (upanishad) da floresta.

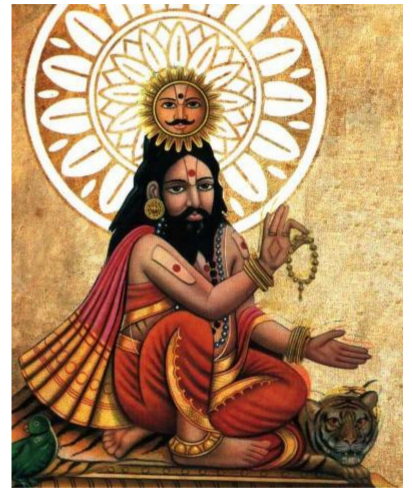


A divindade solar (Surya) revelando o conhecimento sagrado a Yajñavalkya

Atribui-se a autoria do Shatapatha Brahamana (e, portanto, também da Brihadaranyaka Upanishad) ao sábio Yajñavalkya. Segundo a tradição, Yajñavalkya era um discípulo de Vaishampanyana, que se enfureceu um dia com ele porque se vangloriava de saber mais do que os outros discípulos. Vaishampanyana lhe ordenou que devolvesse todo o conhecimento do Krishna Yajurveda (Yajurveda Negro) que lhe havia transmitido, e desde então Yajñavalkya resolveu que não teria mais nenhum mestre humano. Orou então durante um longo tempo à divindade (deva) do Sol (Surya) e realizou austeridades, para obter um conhecimento dos Vedas que seu antigo mestre, Vaishampayana, não tivesse adquirido. A divindade do Sol, satisfeita com o esforço de Yajñavalkya, apareceu diante dele sob a forma de um cavalo e lhe transmitiu o Shukla Yajurveda (Yajurveda Branco).

Uma importante parte do Shatapatha Brahmana se refere ao ritual do sacrifício do cavalo (Ashvamedha), que é um símbolo solar; e a Brihadaranyaka Upanishad começa também falando sobre o cavalo, visto como um símbolo da suprema divindade.

Além de ser considerado o autor da Brihadaranyaka Upanishad, Yajñavalkya aparece nesse texto como um personagem, em diversas passagens importantes, como no diálogo com sua esposa Maitreyi (Brihadaranyaka Upanishad, parte 2, capítulo 4). Yajñavalkya tinha duas esposas, Maitreyi e Katyayani. A primeira delas buscava o conhecimento sagrado, e quando Yajñavalkya resolveu afastar-se da vida social e dividir seus bens entre as duas, ela lhe perguntou se conseguiria atingir a imortalidade (ou seja, escapar da roda dos renascimentos) através das riquezas. Então segue-se uma conversa entre eles sobre a sabedoria mais elevada, e Yajñavalkya lhe fala sobre o eu supremo (atman) e sobre o absoluto (Brahman). Há outros diálogos famosos, como o de Yajñavalkya com o rei Janaka.



Representação de Yajñavalkya, com o Sol iluminando sua mente

A Brihadaranyaka Upanishad é dividida em três partes, chamadas Madhu Kanda, Muni Kanda (ou Yajñavalkya Kanda) e Khila Kanda. O principal tema da primeira parte é a identidade entre

o Eu mais profundo (atman) e o absoluto (Brahman). A segunda parte contém a conversa entre Yajñavalkya e sua esposa Maitreyi. A terceira parte contém diversos métodos de meditação e se refere a rituais secretos.

Um dos métodos de transmissão da sabedoria, por Yajñavalkya, era a negação das interpretações conceituais do Absoluto, através da expressão sânscrita "neti, neti" (não é isto, não é isso). O famoso shanti mantra "Asato ma sad gamaya" é também parte desta Upanishad (Brihadaranyaka Upanishad, parte 1, capítulo 3, estrofe 28).

Esta tradução para o espanhol, que contém também o texto sânscrito transliterado, foi feita por Hugo Labate, e foi copiada do seguinte site, que contém outras traduções de textos indianos:

https://sites.google.com/site/vedantaenespanol/Home



Diagrama sagrado (yantra) do deva solar (Surya)

# bṛihadāraṇyakopaniṣat

.. bṛihadāraṇyakopaniṣat .. kāṇva pāṭhaḥ .

### $ar{A}ar{u}\dot{m}$

pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṁ pūrṇātpūrṇamaducyate. pūrṇasya pūrṇamādāya pūrnamevāvaśisyate

āūm śāntih śāntih śāntih

atha prathamo 'dhyāyaḥ

prathamam brāhmaṇam

1. uṣā vā aśvasya medhyasya śiraḥ sūryaścakśur vātaḥ prāṇo vyāttamagnirvaiśvānaraḥ saṁvatsara ātmāśvasya medhyasya dyauh pristhaṁ

<sup>1</sup> Según las versiones inglesas de Max Müller y Sw. Nikhilananda.

### BRIHADARANYAKA UPANISHAD1

He aquí el Brihadaranyaka Upanishad

Brihadaranyaka Upanishad, versión de Kanva

#### OM

Aquello está lleno, esto está lleno Lo lleno sale de lo lleno Una vez extraído lo lleno de lo lleno, Aquello lleno permanece lleno.

Om, paz, paz, paz

Ahora (se declara) el primer Adhyaya

#### Primer Brahmana

En verdad la aurora es la cabeza del caballo apto para el sacrificio;

El sol es el ojo,

El viento, su aliento vital – prāṇa.

El fuego vaiśvānara es el hocico.

El año es el cuerpo -ātma- del caballo apto para el sacrificio.

El cielo es el lomo.

La atmósfera, el vientre.

antarikśamudaram prithivī pājasyam diśah pārśve avāntaradiśah parśava ritavo'ngāni māsāścārdhamāsāśca parvāny ahorātrāni pratisthā nakśatrānyasthīni nabho māmsāny ūvadhyam sikatāh sindhavo gudā vakricca klomānaśca parvatā oşadhayaśca vanaspatayaśca lomāny udvanpūrvārdho nimlocañjaghanārdho vadvijrimbhate tadvidvotate yadvidhūnute tatstanayati yanmehati tadvarşati vāgevāsya vāk

2. aharvā aśvam purastānmahimānvajāyata tasya pūrve samudre yonī rātrirenam paścānmahimānvajāyata tasyāpare samudre yonir etau vā aśvam mahimānāvabhitaḥ sambabhūvatur hayo bhūtvā devānavahad vājī gandharvān arvāsurān aśvo manuṣyān samudra evāsya bandhuḥ samudro yonih

iti prathamam brāhamaṇam ..

La tierra, el pecho.

Las direcciones (cardinales), sus dos flancos.

Las direcciones (secundarias), las costillas.

Sus miembros, las estaciones.

Las coyunturas, los meses y medios meses.

Los pies, días y noches.

Los huesos, las constelaciones.

La carne, las nubes.

La comida semidigerida, la arena.

Los vasos sanguíneos, los ríos.

El hígado y los pulmones, las montañas.

Los cabellos, las hierbas y los árboles.

El sol naciente, sus cuartos delanteros.

El poniente, los cuartos traseros.

Cuando él se sacude, relampaguea.

Cuando él patea, truena.

Cuando él orina, llueve.

Su voz es en verdad el Verbo – vāk.

En verdad el día brotó delante del caballo como la vasija (de oro) mahimān ("grandeza") que se pone delante de éste (en el sacrificio) Su fuente está en el océano oriental.

La noche brotó detrás del mismo como la vasija (de plata) mahimān que se pone detrás de éste (en el sacrificio).

Su fuente está en el océano occidental.

Ciertamente estas dos mahiman se manifestaron a cada lado del caballo.

Como corredor, llevó a los devas;

Como padrillo a los Gandharvas;

Como galopador a los Asuras;

Como caballo a los hombres.

Los océanos son su establo, los océanos son su fuente.

Así (fue) el primer Brahmana

### Dvitīyam brāhmaṇam.

- 1. naiveha kiṃcanāgra āsīn mṛityunaivedamāvṛitamāsīdaśanāyayāśanāyā hi mṛityus tanmano'kurutātmanvī syāmiti so'rcannacarat tasyārcata āpo'jāyantārcate vai me kamabhūditi tadevārkyasyārkatvam kam ha vā asmai bhavati ya evametadarkasyārkatvam veda
- 2. āpo vā arka tadyadapāṃ śara āsīt tatsamahanyata sā pṛithivyabhavat tasyāmaśrāmyat tasya śrāntasya taptasya tejo raso niravartatāgniḥ
- 3. sa tredhātmānam vyakurutādityam tritīyam vāyum tritīyam sa eṣa prāṇastredhā vihitas tasya prācī dikśiro'sau cāsau cermāva athāsya pratīcī dikpuccham asau cāsau ca sakthyau dakśiṇā codīcī ca pārśve dyauḥ priṣṭham antarikśamudaram iyamuraḥ sa eṣo'psu pratiṣṭhito yatra kva caiti tadeva pratitisthatyevam vidvān
- 4. so'kāmayata dvitīyo ma ātmā jāyeteti sa manasā vācam mithunam samabhavadaśanāyā mṛityus tadyadreta āsīt sa samvatsaro'bhavan na ha purā

#### Segundo Brahmana

No había nada aquí al principio.

Todo esto se hallaba envuelto por Muerte, por Hambre, porque el hambre es muerte..

El pensó: "Sea hecho corpóreo - ātmanvī"

Se movió (de un lado a otro) venerando.

De este que así veneraba, se produjo agua

Y dijo: "Ciertamente, mientras veneraba – ārcate yo, me apareció agua – kam."

Por eso es que el ārka<sup>2</sup> se llama ārka..

En verdad hay felicidad - kam para aquel que así sepa esto: por qué el ārka se llama ārka.

En verdad el agua - āp es ārka,

Y lo que era espuma del agua, eso se endureció.

Se convirtió en tierra - prithivi.

En ella se fatigó (la Muerte), y de esta así fatigada y acalorada procedió Agni, la esencia de la luz.

Ella se dividió a sí misma en tres: Aditya (el Sol) un tercio, Vayu (el aire) un tercio.

Así aquel hálito - prāna se volvió triple.

Su cabeza fue el cuadrante oriental, y los brazos, éste y éste<sup>3</sup>

Luego su grupa fue el cuadrante occidental, y las piernas éste y éste<sup>4</sup>

Los flancos fueron los cuadrantes Sur y Norte,

el lomo el cielo.

el vientre la atmósfera,

el pecho la tierra.

Así ella, (Mrityu, o Arka) se yergue firme en las aguas,

y el que así lo sabe, se yergue firme dondequiera que vaya.

Ella deseó: "Que nazca de mí un segundo individuo – ātmā"

Y se juntó la famélica Muerte mentalmente en un abrazo con Vac (el Habla).

La simiente que hubo allí se convirtió en el año. Antes de entonces no

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arka es el nombre del fuego usado en el sacrificio del caballo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O sea, el NE y el SE, hacia la izquierda y derecha respectivamente, mirando hacia el Este.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> O sea, el NW y SW.

tataḥ saṁvatsara āsa tametāvantaṁ kālamabibharyāvānsaṁvatsaras tametāvataḥ kālasya parastādasṛijata taṁ jātamabhivyādadāt sa bhāṇakarot saiva vāgabhavat

- 5. sa aikśata
  yadi vā imamabhimaṃsye kanīyo'nnaṁ kariṣya iti
  sa tayā vācā tenātmanedaṃ sarvamasṛijata
  yadidaṁ kiñcarco yajūṃṣi sāmāni chandāṃsi
  yajñān prajāḥ paśūn
  sa yadyadevāsṛijata tattadattumadhriyata
  sarvaṁ vā attīti tadaditeradititvaṃ
  sarvasyaitasyāttā bhavati sarvamasyānnaṁ bhavati
  ya evametadaditeradititvaṁ veda
- 6. so'kāmayata bhūyo yajeyeti so'śrāmyat sa tapo'tapyata tasya śrāntasya taptasya yaśo vīryamudakrāmat prāṇā vai yaśo vīryam tat prāṇeṣūtkrānteṣu śarīraṃ śvayitumadhriyata tasya śarīra eva mana āsīt
- 7. so'kāmayata
  medhyam ma idam syād ātmanvyanena syāmiti
  tato'śvaḥ samabhavad yadaśvat
  tanmedhyamabhūditi
  tadevāśvamedhasyāśvamedhatvam
  eṣa ha vā aśvamedham veda ya enamevam veda
  tamanavarudhyaivāmanyata
  tam samvatsarasya parastādātmana ālabhata
  paśūndevatābhyaḥ pratyauhat
  tasmātsarvadevatyam prokśitam
  prājāpatyamālabhanta
  esa ha vā aśvamedho ya esa tapati

había año.

Ella lo llevó durante el período de un año, y luego de ese período lo parió.

Cuando nació, abrió (Muerte) la boca como para tragárselo.

(La criatura) gritó "¡Bhan!", y eso se convirtió en Vak (el Verbo).

#### Ella pensó:

"Si lo mato, me haré de poco alimento."

Por lo tanto, con ese Verbo y ese cuerpo (el año), produjo todo esto:

El *Rig*, el *Yajus*, el *Saman*, los *Chandas*, <sup>5</sup> los sacrificios, los humanos <sup>6</sup> y los animales.

Y todo lo que (Muerte) produjo, resolvió comérselo – attum..

Ciertamente, como todo lo come - attīti, por eso es que Aditi (Muerte) se llama Aditi.

El que así sabe por qué Aditi se llama Aditi, se vuelve omnívoro, todo se convierte para él en alimento.

Ella deseó:

"Sacrificaré otra vez con un sacrificio mayor."

Se fatigó y se acaloró por la concentración de enegía - tapa<sup>7</sup>. Y de ella, así fatigada y acalorada salió una energía gloriosa.

Verdaderamente, esa energía gloriosa son los sentidos - prana.

Después que los sentidos se exteriorizaron, al cuerpo se le dio por hincharse – śvayitum, y la mente quedó en el cuerpo.

#### Ella deseó:

"Sea este (cuerpo) apto para el sacrificio, y sea yo envuelto por el mismo - ātman"

Entonces se volvió caballo - aśva, porque se hinchó - aśvat, y éste resultó ser apto para el sacrificio - medhyam. Por eso el sacrificio del caballo es llamado aśvamedha.

Ciertamente el que esto sepa, conoce el asvamedha

Después, liberando al caballo, meditó y al final de un año lo ofreció (en sacrificio) ante sí misma,

mientras que le cedió los (otros) animales a los devas.

Por lo tanto los sacrificadores ofrendan (aún hoy al caballo purificado) dedicado a Prajapati entre todos los *devas*.

Ciertamente el ardoroso (Sol) es el asvamedha, y su cuerpo - atman

<sup>6</sup> Literalmente *prajah*, "los nacidos."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Variedades métricas de la poesía.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Tapas designa a la energía en forma de calor que se genera en el cuerpo humano cuando se practican ejercicios espirituales. Por extensión, designa a esos mismos ejercicios.

tasya samvatsara ātmāyamagnirarkas tasyeme lokā ātmānas tāvetāvarkāśvamedhau so punarekaiva devatā bhavati mṛityurevāpa punarmṛityum jayati nainam mṛityurāpnoti mṛityurasyātmā bhavaty etāsām devatānāmeko bhavati

iti dvitīyam brāhmaņam ..

### Tritīyam brāhmanam.

- 1. dvayā ha prājāpatyā devāścāsurāśca tataḥ kānīyasā eva devā jyāyasā asurās ta eṣu lokeṣvaspardhanta te ha devā ūcur hantāsurānyajña udgīthenātyayāmeti
- 2. te ha vācamūcus tvam na udgāyeti tatheti tebhyo vāgudagāyad yo vāci bhogastam devebhya āgāyad yatkalyāṇam vadati tadātmane te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yaḥ sa pāpmā yadevedamapratirūpam vadati sa eva sa pāpmā
- atha ha prāṇamūcus tvam na udgāyeti tatheti tebhyaḥ prāṇa udagāyad yaḥ prāṇe bhogastam devebhya āgāyad yatkalyāṇam jighrati tadātmane te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yaḥ sa pāpmā

es el año:

Agni es este fuego sacrificial - arka y estos mundos son sus cuerpos. Estos dos, el fuego sacrificial y el aśvamedha son a su vez una (sola) Deidad, esto es, la Muerte. (El que sepa esto,) vence a las repetidas muertes, y la muerte no lo alcanza. La muerte se vuelve su Mismidad – ātman; él se vuelve uno con estas deidades.

#### Así (fue) el segundo Brahmana

#### Tercer Brahmana

Dos eran (las clases de los) descendientes de Prajapati: los *Devas* y los *Asuras*.

De ellos, por cierto, los *devas* eran los menos, y los *Asuras* los más. Ellos lucharon (disputándose) aquellos mundos. Los *devas* dijeron pues: "Con el udgītha<sup>8</sup> derrotemos a los *Asuras* en los sacrificios."

Le dijeron al Habla - Vāc: "Canta para nosotros (el udgītha)." "Sí", (dijo)

y para ellos el Habla cantó (el udgītha).

Lo disfrutable que hay en el Habla, ella lo obtuvo para los *devas* al cantar; lo que ella dice de auspicioso, queda para ella. 9

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal. Ese mal consiste en decir lo que es contrahecho, ese es aquel mal.

Entonces (los *devas*) le dijeron al Olfato - prāṇa: "Canta para nosotros" "Sí,"

dijo el Olfato y para ellos cantó.

Lo disfrutable que hay en el Olfato, él lo obtuvo para los *devas* al cantar; lo que él huele de auspicioso, queda para él.

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal. Ese mal consiste en oler lo que es contrahecho, ese es aquel mal.

<sup>8</sup> Para el Sama Veda. *Udaitha* es el nombre de la sílaba OM cantada en voz alta.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Aquí se enuncia el funciónamiento de cinco facultades: el habla, el olfato, la vista, el oído y el pensamiento. En todos los casos, la impresión sensoria queda en el órgano correspondiente, y "va a los dioses" nada más que el goce que producen las experiencias.

- yadevedamapratirūpam jighrati sa eva sa pāpmā
  atha ha cakśurūcus tvam na udgāyeti
  tatheti
  tebhyaścakśurudagāyad
  yaścakśuṣi bhogastam devebhya āgāyad
  yatkalyāṇam paśyati tadātmane
  te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti
  tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yaḥ sa pāpmā
  yadevedamapratirūpam paśyati sa eva sa pāpmā
- 5. atha ha śrotramūcus tvam na udgāyeti tatheti tebhyaḥ śrotramudagāyad yaḥ śrotre bhogastam devebhya āgāyad yatkalyāṇaṃ śṛiṇoti tadātmane te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yaḥ sa pāpmā yadevedamapratirūpaṃ śṛiṇoti sa eva sa pāpmā
- 6. atha ha mana ūcus tvam na udgāyeti tatheti tebhyo mana udagāyad yo manasi bhogastam devebhya āgāyad yatkalyāṇam sankalpayati tadātmane te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yaḥ sa pāpmā yadevedamapratirūpam sankalpayati sa eva sa pāpma evamu khalvetā devatāḥ pāpmabhirupāsṛijan evamenāh pāpmanāvidhyan
- 7. Atha hemamāsanyam prāṇamūcus tvam na udgāyeti tatheti tebhya eṣa prāṇa udagāyat te vidur anena vai na udgātrātyeṣyantīti tamabhidrutya pāpmanāvidhyan sa yathāśmānamṛitvā loṣṭo vidhvaṃsetaivaṃ haiva vidhvaṃsamānā visvañco vineśus

Entonces (los *devas*) le dijeron al Ojo - cakśur: "Canta para nosotros" "Sí,"

dijo el Ojo y para ellos cantó.

Lo disfrutable que hay en el Ojo, él lo obtuvo para los *devas* al cantar; lo que él ve de auspicioso, queda para él.

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal. Ese mal consiste en ver lo que es contrahecho, ese es aquel mal.

Entonces (los *devas*) le dijeron al Oído - śrotram: "Canta para nosotros"

"Sí,"

dijo el Oído y para ellos cantó.

Lo disfrutable que hay en el Oído, él lo obtuvo para los *devas* al cantar; lo que él oye de auspicioso, queda para él.

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal. Ese mal consiste en escuchar lo que es contrahecho, ese es aquel mal.

Entonces (los *devas*) le dijeron a la Mente - mana: "Canta para nosotros"

"Sí,"

dijo la Mente y para ellos cantó.

Lo disfrutable que hay en la Mente, ella lo obtuvo para los *devas* al cantar; lo que ella piensa de auspicioso, queda para ella.

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal. Ese mal consiste en pensar lo que es contrahecho, ese es aquel mal.

Así doblegaron a aquellas deidades con los males, así les hincaron el mal.

Entonces (los *devas*) le dijeron al *prana* que está en la boca: "Canta para nosotros"

"Sí,"

dijo el *prana* y para ellos cantó.

Supieron (los *Asuras*): "Ciertamente con este cantor nos van a derrotar." Por lo tanto se lanzaron sobre el cantor y le hincaron el mal.

Ahora, así como una bola de tierra se desparrama (hecha trizas) al golpear contra una roca, así perecieron aquellos, desparramados en todas direcciones. Así los *devas* se elevaron por sobre los *Asuras*.

tato devā abhavan parāsurāḥ bhavatyātmanā parāsya dviṣanbhrātṛivyo bhavati ya evaṁ veda

- 8. te hocuḥ kva nu so'bhūd yo na itthamasaktety ayamāsye'ntariti so'yāsya āngiraso'ngānāṃ hi rasaḥ
- 9. sā vā eṣā devatā dūrnāma dūram hyasyā mṛityur dūram ha vā asmānmṛityurbhavati ya evam veda
- 10. sā vā eṣā devataitāsām devatānām pāpmānam mṛityumapahatya yatrāsām diśāmantas tadgamayām cakāra tadāsām pāpmano vinyadadhāt tasmānna janamiyān nāntamiyān netpāpmānam mṛityumanvavāyānīti
- 11. sā vā eṣā devataitāsām devatānām pāpmānam mrityumapahatyāthainā mrityumatyavahat
- 12. sa vai vācameva prathamāmatyavahat sā yadā mṛityumatyamucyata so'gnirabhavat so'yamagniḥ pareṇa mṛityumatikrānto dīpyate
- atha prāṇamatyavahat sa yadā mṛityumatyamucyata sa vāyurabhavat so'yam vāyuḥ pareṇa mṛityumatikrāntaḥ pavate
- 14. atha cakśuratyavahat tadyadā mṛityumatyamucyata sa ādityo'bhavat so'sāvādityaḥ pareṇa mṛityumatikrāntastapati
- atha śrotramatyavahat tadyadā mṛityumatyamucyata tā diśo'bhavaṃs tā imā diśaḥ pareṇa mṛityumatikrāntāḥ
- atha mano'tyavahat tadyadā mṛityumatyamucyata sa candramā abhavat so'sau candraḥ pareṇa mṛityumatikrānto bhāty evaṃ ha vā enameṣā devatā mṛityumativahati ya evaṁ veda
- 17. athātmane'nnādyamāgāyad yaddhi

El que esto sepa, se eleva por sí mismo por encima del pariente que le odie.

Entonces (los devas) dijeron:

"¿Dónde estaba este que así nos adhirió?"

"Era (el *prana*) interno de la boca - asye 'ntar"

Así (se lo llamó) ayāsya; es la savia - rasa de los miembros - añgā, y por eso (se lo llamó) *Angirasa*.

Ciertamente, a esa deidad se la llamó  $d\bar{u}r$ , porque de ella la Muerte está lejos -  $d\bar{u}r$ am.

Lejos está la Muerte para el que esto sepa.

Luego de haber sacado el mal —o sea la muerte— de aquellas deidades, la Deidad la envió a donde están los confines de los puntos cardinales. Allí depositó sus males.

Por lo tanto, que nadie vaya donde esa gente, que nadie vaya a los confines (de los puntos cardinales), para que no llegue a encontrarse allí con el mal, con la muerte.

Luego de haber sacado el mal —o sea la muerte— de aquellas deidades, la deidad los cruzó más allá de la muerte.

En verdad cruzó primero al Habla. Cuando ella quedo librada de la muerte, se convirtió en Agni (fuego). Ese Agni, luego de haber ido más allá de la muerte, resplandece.

Luego cruzó al Olfato. Cuando él quedó librado de la muerte, se convirtió en Vayu (aire).

Ese Vayu, luego de haber ido más allá de la muerte, sopla.

Luego cruzó al Ojo. Cuando él quedó librado de la muerte, se convirtió en Aditya (el Sol).

Ese Aditya, luego de haber ido más allá de la muerte, calienta.

Luego cruzó al Oído. Cuando él quedó librado de la muerte, se convirtió en los puntos cardinales (espacio).

Estos son nuestros puntos cardinales luego de haber ido más allá de la muerte.

Luego cruzó a la mente. Cuando ella quedó librada de la muerte, se convirtió en Chandramas (la Luna).

Ese Chandra, luego de haber ido más allá de la muerte, ilumina.

Al que sepa esto, aquella deidad lo lleva más allá de la muerte.

Entonces (el *prana*) se procuró para sí alimento comestible, cantando.

kiñcānnamadyate 'nenaiva tadadyata iha pratitisthati

te devā abruvann
etāvadvā idaṃ sarvaṁ yadannaṁ tadātmana āgāsīr
anu no'sminnanna ābhajasveti
te vai mābhisaṁviśateti
tatheti
taṃ samantaṁ pariṇyaviśanta
tasmādyadanenānnamatti tenaitāstṛipyanty
evaṃ ha vā enaṃ svā abhisaṁviśanti bhartā
svānāṃ śreṣṭhaḥ pura etā bhavatyannādo. 'dhipatir
ya evaṁ veda
ya u haivaṁvidaṃ sveṣu pratipratirbubhūṣati
na haivālaṁ bhāryebhyo bhavaty
atha ya evaitamanubhavati yo vaitamanu bhāryān
bubhūrṣati sa haivālaṁ bhāryebhyo bhavati

- 19. so'yāsya āngiraso'ngānām hi rasaḥ prāno vā angānām rasaḥ prāno hi vā angānām rasas tasmādyasmātkasmāccāngātprāna utkrāmati tadeva tacchuṣyaty eṣa hi vā angānām rasaḥ
- 20. eşa u eva brihaspatir vāgvai brihatī tasyā eşa patis tasmādu brihaspatiḥ
- 21. eṣa u eva brahmaṇaspatir vāgvai brahma tasyā eṣa patis tasmādu brahmanaspatih
- eṣa u eva sāma
  vāgvai sāmaiṣa sā cāmaśceti tatsāmnaḥ sāmatvaṁ
  yadveva samaḥ pluṣiṇā samo maśakena samo
  nāgena sama ebhistribhirlokaiḥ samo'nena sarveṇa
  tasmādveva sāmāśnute sāmnaḥ sāyujyaṃ

11 El señor del Rig-Veda (Nikh.)

Pues cualquier alimento que se coma, sólo por él es comido, y con ese (alimento) él se sustenta.

Dijeron los devas:

"Por cierto, este es todo el alimento que hay, y al cantar te lo has procurado para ti. Danos pues una parte de ese alimento."

"Entonces siéntense a mi alrededor" (les dijo.)

"Sí," (respondieron,)

y se sentaron en derredor suyo.

Por lo tanto, con aquel alimento que coma (el *prana*), por este quedan satisfechos los otros (sentidos).

Si un hombre sabe esto, entonces los suyos se le sientan alrededor de la misma manera; se convierte en su sostén, su principal líder, su gobernante fuerte.

Y si a quien posee este conocimiento alguno entre los suyos trata de oponérsele, ese no podrá sostener a quienes de él dependen.

Pero el que siga a un hombre que posee tal conocimiento, y que con su permiso desea sostener a los que de él dependen, ese podrá verdaderamente sostener a los suyos.

El es Ayasya Angirasa, $^{10}$  pues en verdad es la savia - rasa de los miembros -  $a\bar{n}g\bar{a}$ 

En verdad el *prana* es la savia de los miembros, sí, el *prana* es en verdad la savia de los miembros.

Por eso, aquel miembro del que se retira el *prana* ciertamente se marchita, pues en verdad el *prana* es la savia de los miembros.

El es también Brihaspati<sup>11</sup>,

pues en verdad el Habla es bṛihatī (el *Rig-Veda*), y él es su señor – pati, por lo tanto él es Brihaspati.

El es también Brahmanaspati<sup>12</sup>,

pues en verdad el Habla es brahma (el *Yajur-Veda*), y él es señor de ella, por lo tanto él es Brahmanaspati.

El es también Saaman (el Udgitha),

pues en verdad el Habla es Sāma (el *Sama-Veda*), y aquél es a la vez habla - Sā y aliento - āma. Por eso es que el *Saaman* es llamado *Saaman*.

O porque es igual - Sama a una termita, igual a un mosquito, igual a un elefante, igual a estos tres mundos, en fin, igual a este universo.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> El redactor del Atharva-Veda

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> El señor del Yajur-Veda (Nikh.)

salokatām ya evametatsāma veda

- 23. eṣa u vā udgīthaḥ prāṇo vā ut prāṇena hīdaṃ sarvamuttabdhaṁ vāgeva gīthocca gīthā ceti sa udgīthaḥ
- 24. taddhāpi brahmadattaścaikitāneyo rājānam bhakśayannuvācāyam tyasya rājā mūrdhānam vipātayatād yaditoʻyāsya āngirasoʻnyenodagāyaditi vācā ca hyeva sa prānena codagāyaditi
- 25. tasya haitasya sāmno yaḥ svaṁ veda bhavati hāsya svaṁ tasya vai svara eva svaṁ tasmādārtvijyaṁ kariṣyanvāci svaramiccheta tayā vācā svarasampannayā'rtvijyaṁ kuryāt tasmādyajñe svaravantaṁ didṛikśanta evātho yasya svaṁ bhavati bhavati hāsya svaṁ ya evametatsāmnah svaṁ veda
- 26. tasya haitasya sāmno yaḥ suvarṇaṁ veda bhavati hāsya suvarṇaṁ tasya vai svara eva suvarṇaṁ bhavati hāsya suvarṇaṁ ya evametatsāmnaḥ suvarṇaṁ veda
- 27. tasya haitasya sāmno yaḥ pratiṣṭhām veda prati ha tiṣṭhati tasya vai vāgeva pratiṣṭhā vāci hi khalveṣa etatprāṇaḥ pratiṣṭhito gīyate gīyate 'nna ityu haika āhuḥ
- 28. athātaḥ pavamānānāmevābhyārohaḥ sa vai khalu prastotā sāma prastauti sa yatra prastuyāt tadetāni japed asato mā sad gamaya tamaso mā jyotirgamaya

Por eso es *Saaman*. El que así conoce a este *Saaman*, obtiene unión con el *Saaman*, vive en su mundo.

Este (prana) es el Udgitha.

El *prana* es en verdad ut, pues todo esto está apoyado - uttabdha por el *prana*; y el habla es gītha (canto). Y como él es ut y gītha, por lo tanto es el *Udgitha*.

Por eso dijo Brahmadatta Chaikitaneya, <sup>13</sup> mientras bebía el regio (Soma):

"Que este regio (*Soma*) me arranque la cabeza, si es que Ayasya Angirasa cantó el *udgitha* con algo distinto. Porque ciertamente él lo cantó con el habla y el *prana*."

El que sepa qué es lo propio de este Saaman, logra propiedad.

Por cierto, dicha propiedad es nada más que la entonación.

Por lo tanto, que el sacerdote que va a realizar la tarea sacrificial de cantor del *Saaman* desee que su voz tenga buena entonación, y efectúe el sacrificio con una voz bien entonada. Por eso la gente busca para el sacrificio uno en quien sea propia una buena voz.

El que así sepa qué es lo propio de este Saaman, logra propiedad.

El que sepa cuál es el oro $^{14}$  de este Saaman, obtiene oro.

Por cierto, su oro es nada más que la entonación.

El que así sepa cuál es el oro de este Saaman, logra oro.

El que sepa qué es el sostén de este Saaman, recibe en verdad sostén.

Por cierto, su sostén es nada más que el habla, porque apoyado en el habla el *prana* se hace canto.

Algunos dicen que el sostén es el alimento.

Ahora pues (sigue) el *Abhyaroha* (la repetición) de los versos *Pavamana*.

El Prastotri comienza pues a cantar el Saaman.

Recite al comenzar estos (tres versos del Yajur):

"¡Llévame de lo irreal a lo real,

llévame de la oscuridad a la luz,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> o sea Brahmadatta, nieto de Chekitana,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lit. suvarna, "de hermoso color"

mrityormāmritam gamayeti sa vadāhāsato mā sadgamayeti mritvurvā asat sadamritam mrityormāmritam gamayāmritam mā kurvitvevaitadāha tamaso mā įvotirgamayeti mrityurvai tamo jyotiramritam mrityormāmritam gamayāmritam mā kurvityevaitadāha mrityormāmritam gamayeti nātra tirohitamivāsty atha vānītarāni stotrāni tesvātmane'nnādyamāgāyet tasmādu tesu varam vrinīta vam kāmam kāmaveta tam sa esa evamvidudgātātmane vā yajamānāya vā yam kāmam kāmayate tamāgāyati taddhaitallokajideva na haivālokyatāyā āśāsti va evametatsāma veda

iti tritīyam brāhmanam ..

### caturtham brāhmaṇam.

1. ātmaivedamagra āsītpuruṣavidhaḥ so'nuvīkśya nānyadātmano'paśyat so'hamasmītyagre vyāharat - tato'hamnāmābhavat tasmādapyetarhyāmantrito'hamayamityevāgra uktvāthānyannāma prabrūte yadasya bhavati sa yatpūrvo'smātsarvasmātsarvānpāpmana auṣat tasmātpuruṣaḥ oṣati ha vai sa tam yo'smātpūrvo bubhūṣati ya

llévame de la muerte a la inmortalidad!"

Cuando dice "Llévame de lo irreal a lo real," lo irreal - asat es la muerte, y lo real - sat es la inmortalidad.

Por lo tanto, dice: "Llévame de la muerte a la inmortalidad," esto es, "hazme inmortal."

Cuando dice "Llévame de la oscuridad a la luz," la oscuridad es la muerte, y la luz es la inmortalidad.

Por lo tanto dice: "Llévame de la muerte a la inmortalidad," esto es, "hazme inmortal."

Cuando dice: "Llévame de la muerte a la inmortalidad," no hay en ello nada que esté oculto. <sup>15</sup>

Luego vienen los otros himnos – **Stotrā**, cantando los cuales (el sacerdote) puede obtener alimento para sí.

Por lo tanto, que mientras son cantados estos himnos pida un don, cualquier deseo que pueda desear.

Un sacerdote *Udgatri* que sepa esto obtiene cualquier deseo que pueda desear, para sí mismo o para el sacrificador.

Este (conocimiento) es llamado en verdad conquistador de los mundos (divinos). En uno que así sepa este *Saaman*, no hay temor de no ser admitido a los mundos (divinos).

### Así (fue) el tercer Brahmana

### Cuarto Brahmana

En el principio esto era sólo *Atman*, en forma de persona - purusa Mirando en derredor, no vio otra cosa que a sí mismo - ātman.

Dijo primero: "Ese soy yo" – Por lo tanto, su nombre fue "Yo" - aham. Por eso aún hoy si se le pregunta a alguien, este primero dice "Soy yo," y luego pronuncia el otro nombre que pudiera tener.

Y como antes - pūrva de esto él quemó - ausat todos los males, por eso es *purusha*.

Ciertamente el que sepa esto, quema a cualquiera que intente ponérsele delante.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> O sea oscuro, algo que requiera explicación.

- evam veda
- 2. so'bibhet tasmādekākī bibheti sa hāyamīkśāṁ cakre yanmadanyannāsti kasmānnu bibhemīti tata evāsya bhayaṁ vīyāya kasmāddhyabheṣyat dvitīyādvai bhayaṁ bhavati
- 3. sa vai naiva reme tasmādekākī na ramate sa dvitīyamaicchat sa haitāvānāsa yathā strīpumāṃsau sampariṣvaktau sa imamevātmānaṁ dvedhāpātayat tataḥ patiśca patnī cābhavatāṁ tasmādidamardhabṛigalamiva sva iti ha smāha yājñavalkyas tasmādayamākāśaḥ striyā pūryata eva tāṃ samabhavat tato manuṣyā ajāyanta
- 4. so heyamīkśām cakre katham nu mātmana eva janayitvā sambhavati hanta tiro'sānīti sā gaurabhavad riṣabha itaras tām samevābhavat tato gāvo'jāyanta vaḍavetarābhavad aśvavriṣa itaro gardabhītarā gardabha itaras tām samevābhavat tata ekaśaphamajāyata ajetarābhavad vasta itaro viritarā meṣa itaras tām samevābhavat -tato'jāvayo'jāyantaivameva yadidam kiñca mithunamā pipīlikābhyas tatsarvamaṣrijata
- 5. so'ved aham vāva sristirasmy aham hīdam sarvamasriksīti tatah sristirabhavat sristyām hāsyaitasyām bhavati ya evam veda
- 6. Athetyabhyamanthat sa mukhācca yonerhastābhyām cāgnimasrijata
  Tasmādetadubhayamalomakamantaratoʻlomakā hi yonirantaratas tadyadidamāhur amum yajāmum yajetyekaikam devam etasyaiva sā visriṣṭir eṣa u hyeva sarve devā atha yatkiñcedamārdram tadretaso'srijata tadu

Temió, y por eso aún hoy el que está solo teme.

Pensó: "Ya que no hay nada aparte de mí, ¿por qué habría de temer?" Entonces pasó su temor.

¿A qué tendría que haberle temido? Ciertamente, el temor proviene de un segundo (ser).

Pero tampoco disfrutaba. Por eso aún hoy el que está solo no disfruta. Deseó (que hubiera) un segundo. Se hizo tan grande como un hombre y una esposa abrazados.

Luego se escindió - patayat a sí mismo en dos, y entonces surgieron el esposo - pati y la esposa - patni.

Por eso dijo Yajñavalkya: "(Cada uno de) nosotros dos es como media valva." Por lo tanto, ese vacío - ākāśa es llenado por la esposa.

Él la abrazó, y así nacieron los humanos.

#### Ella pensó:

"¿Cómo me abraza, habiéndome hecho nacer de sí mismo? Ah, me esconderé."

Entonces se convirtió en una vaca. El otro se convirtió en toro y la abrazó. De ahí nacieron los vacunos.

Una se volvió yegua, el otro garañón, una se hizo asna, el otro asno. Él la abrazó. De ahí nacieron los equinos. Una se volvió cabra, el otro macho cabrío, una se hizo oveja, el otro carnero. Él la abrazó. De ahí nacieron cabras y ovejas. Y así hizo surgir todo lo que existe en pares, hasta las hormigas.

Supo: "Verdaderamente yo soy esta creación - Sṛiṣṭi, pues yo creé todo esto."

Entonces se convirtió en la creación. El que esto sepa, se convierte en esta creación suya.

Enseguida hizo fuego (por fricción). Con la boca (haciendo) de orificio, y con las manos, hizo surgir el fuego.

Por eso ambas —la boca y las manos— son peladas por dentro, pues el orificio (de hacer fuego) no tiene pelos por dentro.

Y cuando los sacrificadores dicen "Sacrificamos a este o a aquel *deva*," cada *deva* no es sino su manifestación, pues él es todos los *devas*.

Enseguida hizo surgir a partir de la simiente todo lo que hay de húmedo; esto es Soma.

somaḥ etāvadvā idaṃ sarvamannaṁ caivānnādaśca soma evānnam agnirannādaḥ saiṣā brahmaṇo'tisriṣṭir yacchreyaso devānasrijat ātha yanmartyaḥ sannamritānasrijata tasmādatisriṣṭir - atisriṣṭyāṃ hāsyaitasyāṁ bhavati ya evaṁ veda

- 7. taddhedam tarhyayyākritamāsīt tannāmarūpābhyāmeva vyākriyatāsau nāmāyamidamrūpa iti tadidamapyetarhi nāmarūpābhyāmeva vyākriyate asau nāmāyamidamrūpa iti sa esa iha pravista ā nakhāgrebhyo yathā kśurah kśuradhāne'vahitah syād viśvambharo vā viśvambharakulāye tam na pasyanty akritsno hi sah prananneva prano nāma bhavati vadanvāk paśyamścakśuh śrinvan śrotram manyano manas tanyasyaitani karmanāmānyeva sa yo'ta ekaikamupāste na sa vedākritsno hyeso'ta ekaikena bhavaty ātmetyevopāsītātra hyete sarva ekam bhavanti tadetatpadanīyamasya sarvasya yadayamātmā 'nena hyetatsarvam veda yathā ha vai padenānuvinded evam kīrtim ślokam vindate va evam veda
- 8. tadetatpreyaḥ putrāt preyo vittāt preyo 'nyasmāt sarvasmād antarataram yadayamātmā sa yo'nyamātmanaḥ priyam bruvāṇam brūyāt priyam rotsyatītīśvaro ha tathaiva syād ātmānameva priyamupāsīta sa ya ātmānameva priyamupāste na hāsya priyam pramāyukam bhavati
- **9.** Tadāhur yadbrahmavidyayā sarvam bhaviṣyanto

Así pues, este universo en verdad o es comida o es comedor. Soma es en verdad comida, Agni comedor.

Esta es la creación suprema de Brahma, cuando creó a los *devas* a partir de lo mejor suyo, y cuando él, que era mortal, creó a los inmortales. Por eso esta fue la creación suprema. Y el que sepa esto, se convierte en esta suprema creación suya.

En ese entonces todo esto estaba indiferenciado -ākṛitam. Llegó a diferenciarse por medio de nombres y formas - nāmarūpā, de modo que uno puede decir: "Aquel nombre es esta forma."

Por lo tanto ahora también todo esto se diferencia por medio de nombre y forma, de modo que uno puede decir: "Aquel nombre es esta forma." El entró allí, hasta el mismo extremo de las uñas, como una navaja esta envuelta en su vaina, o como el fuego que sostiene todo (llena) el hogar. No puede vérselo; sólo en parte es *prana* su nombre al respirar, es habla (su nombre) al hablar, es ojo (su nombre) al ver, es oído (su nombre) al oír, es mente (su nombre) al pensar. Todos estos no son más que los nombres de sus acciones.

Y el que lo venere (sólo) como esto o aquello no lo conoce, pues se vuelve parcial (cuando está calificado) por uno u otro (predicado).

Venérenlo sólo así: "¡Atma!" pues en Atma todo esto es Uno.

Este *Atma* es el rastro de todo, pues por su intermedio se conoce todo. <sup>16</sup> Y así como uno puede volver a encontrar (un animal) perdido por sus rastros, el que esto sepa halla gloria y alabanza.

Este *Atma* que es mas cercano a nosotros que nada, es más querido que un hijo, más querido que la riqueza, más que todo lo demás.

Y si quien sólo venera como algo querido a *Atma* fuera a decirle "perderás eso que quieres - priyam" al que declara querida a otra cosa que *Atma*, así ocurrirá muy probablemente.

El que sólo venera como algo querido a *Atma*, no (verá) perecer jamás al objeto de su querencia.

Se dice: "Ya que los hombres piensan que mediante el *Brahmavidya* (el conocimiento de Brahman) se convertirán en todo, ¿qué era lo que

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Es decir, atma es la respuesta definitiva a la pregunta cognitiva: ¿qué hay que saber para saberlo todo?

manuşyā manyante manyante kimu tadbrahmāved yasmāttatsarvamabhavaditi

brahma vā idamagra āsīt tadātmānamevāved 10. aham brahmāsmīti tasmāttatsarvamabhavat. tadyo vo devānām pratyabudhyata sa eva tadabhavat tatharsīnām tathā manusyānām taddhaitatpaśyannrisirvāmadevah pratipede'ham manurabhayam sūrvaśceti tadidamapyetarhi ya evam vedāham brahmāsmīti iti sa idam sarvam bhavati - tasva ha na devāścanābhūtyā īśata ātmā hyesām sa bhavaty atha yo'nyām devatāmupāste 'nyo'sāvanyo'hamasmīti na sa veda - yathā paśurevam sa devānām yathā ha vai bahavah paśavo manusyam bhuñjyur evamekaikah puruso devānbhunakty ekasminneva paśāvādīyamāne'priyam bhavati kimu bahusu

tasmādeṣām tanna priyam yadetanmanuṣyā vidyuḥ

tadekam sanna vyabhavat tacchreyo rūpamatyasrijata kśatram yānyetāni devatrā kśatrānīndro varuņaḥ somo rudraḥ parjanyo yamo mrityurīśāna iti tasmātkśatrātparam nāsti tasmādbrāhmaṇaḥ kśatriyamadhastādupāste rājasūye kśatra eva tadyaśo dadhāti saiṣā kśatrasya yoniryadbrahma tasmādyadyapi rājā paramatām gacchati brahmaivāntata upaniśrayati svām yonim ya u enam hinasti svām sa yonimricchati sa pāpīyānbhavati yathā śreyāmsam himsitvā

12. sa naiva vyabhavat sa viśamasrijata yānyetāni devajātāni gaṇaśa ākhyāyante vasavo rudrā ādityā viśve devā maruta iti

conocía Brahman para que se haya convertido en todo esto?"

En el principio esto era sólo Brahman, y Aquél sólo se conocía a sí mismo - ātmā así: "Yo soy Brahman." - ahaṁ brahmāsmi<sup>17</sup>

Por eso se convirtió en todo esto.

Así pues cualquier *deva* que fue instruido (en esto), se convirtió en aquel (Brahman), y lo mismo los *Rishis*, lo mismo los hombres.

El *Rishi* Vamadeva vio que esto es Aquello, y cantó: "Me convertí en Manu (la luna) y en Surya (el sol)."

Por lo tanto, también el que ahora sepa así: "Yo soy Brahman", se convierte en todo esto, y ni aún los *devas* se lo pueden impedir, pues él se convierte en ellos mismos.

Ahora bien, el que adora a otro *deva*, pensando "El es uno y yo soy otro", ese no sabe. Es como ganado para los *devas*.

Pues en verdad, así como muchos animales sirven a un hombre, así cada hombre sirve a los *devas*.

Desagradable es que se nos lleven tan sólo un animal; ¡cuánto más si son muchos!

Por eso no es agradable para los devas que los humanos lleguen a saber esto.

En el principio esto era sólo Brahman, nada más que Uno - ekam.

Al ser uno no había florecido. Creó además la más excelsa potestad - kśatra, a saber los kśatras (potestades) entre los *devas*: Indra, Varuna, Soma, Rudra, Parjanya, Yama, Mrityu, e Ishana.

Por eso no hay nada por encima del ksatra, y por eso en el sacrificio *Rajasuya* los *Brahmanas* se sientan por debajo de los *Kshatriyas*.

Al *kshatra* solamente le da esa gloria. Pero el poder espiritual - brahma es (no obstante) la fuente - yoni del kśatra.

Por eso, aunque un rey sea exaltado, al final (del sacrificio) se sienta por debajo de los *Brahmanas*, que son su fuente.

El que haga daño (a un Brahmana) daña a su propia fuente.

Se vuelve peor, pues ha dañado a otro mejor que él.

No había florecido bastante. Creó a la gente - Viś, las clases de *devas* que se denominan en grupos: *Vasus*, *Rudras*, *Adityas*, *Visvedevas*, *Maruts*.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Una de las cuatro *mahavakyas* o grandes sentencias vedánticas.

- 13. sa naiva vyabhavat sa śaudram varnamasrijata pūsanam iyam vai püseyam hīdam sarvam pusyati yadidam kiñca
- sa naiva vyabhavat tacchreyo rūpamatyasrijata 14. dharmam tadetatkśatrasya kśatram yaddharmas tasmāddharmāt param nāsty atho abaliyan baliyamsamasamsate dharmena vathā rājñaivam yo vai sa dharmah satyam vai tat tasmātsatyam vadantamāhur dharmam vadatīti dharmam vā vadantam satyam vadatīty etaddhyevaitadubhayam bhavati
- 15. tadetadbrahma kśatram vit śūdras tadagninaiva devesu brahmābhavad brāhmano manusvesu kśatrivena kśatrivo vaiśyena vaiśyah śūdrena śūdras tasmādagnāveva devesu lokamicchante brāhmane manusyesv etābhyām hi rūpābhyām brahmābhavad atha yo ha vā asmāllokātsvam lokamadristvā praiti sa enamavidito na bhunakti yathā vedo vānanūkto'nyadvā karmākritam yadi ha vā apyanevamvinmahatpunyam karma karoti taddhāsyāntatah kśīyata evātmānameva lokamupāsīta sa ya ātmānameva lokamupāste na hāsya karma kśiyate 'smāddhyevātmano yadyatkāmayate tattatsrijate
- atho ayam vā ātmā sarvesām bhūtānām lokah 16. sa vajjuhoti vadyajate tena devānām loko'tha yadanubrūte tena risīnām atha yat pitribhyo niprināti atha yatprajāmicchate tena pitrinām

No había florecido bastante. Creó el color - Varna Shudra, como Pushan (alimentador).

Esta (tierra) es verdaderamente Pushan (la alimentadora), pues nutre pusyati a cada cosa.

No había florecido bastante. Creó además la más excelsa justicia dharma.

La justicia es el kshatra (potestad) de los kshatra (poderosos), por eso no hay nada por encima de la justicia.

Desde entonces, incluso un hombre débil gobierna a uno más fuerte con ayuda de la justicia como si fuera un rey.

Así pues a la justicia se la llama verdad - Satya. Y si un hombre declara la verdad, se dice que declara lo justo; y si declara lo justo, se dice que declara la verdad. Así pues, ambas son lo mismo.

Este Brahma, Kshatra, Vis y Shudra son Aquél. Entre los devas, Brahma se convirtió en Agni (fuego); entre los hombres, en los Brahmanas, en Kshatriya a través de los (divinos) Kshatriyas, en Vaisya a través de los (divinos) Vaisyas, en Sudra a través de los (divinos) Sudras.

Por eso la gente hace votos para (ir) al mundo de los devas a través de Agni (el fuego sacrificial) y a través de los Brahmanas entre los hombres, pues Brahma se convirtió en estas dos formas.

Ahora, el que se va de este mundo - loka sin haber visto su propio mundo<sup>18</sup>, ése que él no conoce no lo protege, lo mismo que los *Vedas* no leídos o las (buenas) obras no hechas.

Más todavía, incluso si quien lo desconoce realizara aquí una acción de gran mérito, esta (acción) suya perecerá al fin (y al cabo).

Venere uno tan sólo al mundo de Atman. No perecen las acciones de aquel que venere tan sólo al mundo de Atman, pues cualquier cosa que su mente pudiera desear, de Atman eso mismo surge.

Por consiguiente, este Atman es el mundo de todas las criaturas.

En cuanto uno sacrifica y derrama libaciones, es el mundo de los devas; en cuanto ora internamente, lo es de los Rishis, en cuanto ofrece tortas a los Pitris y desea obtener descendencia, lo es de los Pitris; en cuanto ofrece posada y asiento a los hombres, lo es de los hombres; en cuanto

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Es decir. sin haberse conocido a sí mismo como Atman.

atha yanmanuṣyānvāsayate yadebhyo'śanam dadāti tena manuṣyāṇām atha yatpaśubhyas-tṛiṇodakam vindati tena paśūnām yadasya gṛiheṣu śvāpadā vayāṃsyā pipīlikābhya upajīvanti tena teṣām loko yathā ha vai svāya lokāyāriṣṭimicched evaṃ haivamvide sarvadā sarvāṇi bhūtānyariṣṭimicchanti tadvā etadviditam mīmāmsitam

ātmaivedamagra āsīd eka eva 17. so'kāmayata jāyā me syād atha prajāyeyātha vittam me syāt atha karma kurvīvety etāvānvai kāmo necchamścanāto bhūyo vindet tasmādapyetarhyekākī kāmayate jāyā me syād atha prajāyeyātha vittam me syād atha karma kurvīyeti sa vāvadapyetesāmekaikam na prāpnoty akritsna eva tāvan manyate tasyo kritsnatā mana evāsyātmā vāgjāyā prānah prajā cakśurmānusam vittam cakśusā hi tadvindate śrotram daivam śrotrena hi tacchrinoty atmaivasya karmātmanā hi karma karoti sa eşa pānkto yajnah pānktah pasuh pānktah purusah pāñktamidam sarvam yadidam kiñca

tadidam sarvamāpnoti ya evam veda

iti caturtham brāhmaṇam

### pañcamam brāhmaṇam

1. yatsaptānnāni medhayā tapasā'janayatpitā

\_

procura pienso y agua para los animales, lo es de los animales; en cuanto viven en su casa cuadrúpedos, aves e incluso hormigas, para ellos uno es su mundo.

Y así como cada quien desea que su propio mundo no sea dañado, así desean todos los seres que no sea dañado aquel que conoce esto. Esto es sabido, y está bien razonado.

En el principio esto era sólo *Atman*, nada más que Uno.

Deseó:

"Que haya para mí una esposa, para que obtenga yo descendencia, que haya para mí riquezas, para que pueda realizar acciones<sup>19</sup>."

Estos dos tan sólo son los deseos, y si se deseara algo más, no se lo hallaría.

Por eso, incluso ahora el que está solo desea: "Que haya para mí una esposa, para que obtenga yo descendencia, que haya para mí riquezas, para que pueda realizar acciones."

Y mientras el que está solo no obtiene ninguna de estas cosas, se considera incompleto.

(Pero también) esta es su completitud:

la mente es él, y el habla la esposa; el aliento es el hijo; el ojo es la riqueza mundana, pues a esta la encuentra con el ojo; el oído es la riqueza divina, pues a ésta la encuentra con el oído; el cuerpo (atma) es su acción, pues hace acciones con su cuerpo.

Quíntuple es el sacrificio, pues todo esto es quíntuple, quíntuples los animales, quíntuple el hombre (*purusha*), quíntuple toda cosa.

Aquel que así lo sepa, obtiene todo esto.

Así (fue) el cuarto Brahmana.

#### Quinto Brahmana

La Shloka (dice):

"Cuando el padre (de la creación) generó mediante

<sup>19</sup> Es decir ritos (Nikh.)

ekamasya sādhāraṇam dve devānabhājayat trīṇyātmane'kuruta paśubhya ekam prāyacchat tasmintsarvam pratiṣṭhitam yacca prāṇiti yacca na kasmāttāni na kšīyante .adyamānāni sarvadā yo vai tāmakśitim veda so'nnamatti pratīkena sa devānapigacchati sa ūrjamupajīvatīti ślokāḥ

Yatsaptānnāni medhayā tapasā'janayatpiteti 2. Medhayā hi tapasājanayat pitaikamasya sādhāranamitīdamevāsya Tatsādhāranamannam vadidamadyate sa ya etadupāste na sa pāpmano vyāvartate miśram hyetat dve devānabhājayaditi hutam ca prahutam ca tasmād devebhyo juhvati ca pra ca juhvaty atho āhur darśapūrnamāsāviti tasmānnestiyājukah syāt paśubhya ekam prayacchaditi tatpayah payo hyevāgre manusyāśca paśavaścopajīvanti tasmāt kumāram jātam ghritam vai vāgre pratilehayanti stanam va'nudhapayanty atha vatsam jātamāhur atrināda iti tasminsarvam pratisthitam yacca prāniti yacca neti payasi hīdam sarvam pratisthitam yacca prāniti yacca na tadyadidamāhuh samvatsaram payasā juhvadapa punarmrityum jayatīti na tathā vidyād yadahareva juhoti tadahah punarmrityumapajayatyevam vidvān sarvam hi devebhyo'nnādyam prayacchati kasmāttāni na kšīyante'dyamānāni sarvadeti puruso vā akśitih sa hīdamannam punah

conocimiento y esfuerzo - tapas las siete clases de alimento, uno de sus (alimentos) fue común para todos los seres, dos le asignó a los *devas*,

"tres hizo para sí mismo, uno le dio a los animales; de este se sustenta todo lo que respira y lo que no.

"¿Por qué no se agotan pues (estos alimentos) a pesar de que siempre se los están comiendo? El que conozca a este imperecible, ese come alimentos con preeminencia. Ese incluso va donde los *devas*, vive a base de fuerza."

Se dice "el padre (de la creación) generó mediante conocimiento y esfuerzo - tapas las siete clases de alimento," pues por conocimiento y esfuerzo los produjo.

Se dice "uno de sus (alimentos) fue común a todos los seres," pues ese alimento que se come es común para todos.

El que adore (coma) ese (alimento común) no es apartado del mal, pues ese (alimento) es de (propiedad) mixta.

Se dice: "dos le asignó a los *devas*," eso es el *huta*, (aquello que se sacrifica en el fuego,) y el *prahuta* (lo que se dona en un sacrificio), por eso se les hacen sacrificios y donaciones a los *devas*. Pero también se dice que aquí se denotan los sacrificios de la luna nueva y la luna llena, y por lo tanto no hay que ofrecerlos como *ishti*, o sea con deseo.

Se dice: "una le dio a los animales," esa es la leche. Pues al principio (en la infancia) los humanos y los animales viven a base de leche.

Y por eso hacen que el niño nacido chupe manteca o le hacen tomar el pecho. Y llaman atrinada o sea "no comedor de hierbas" al nacido.

Se dice: "en ella se sustenta todo lo que respira y lo que no," vemos que todo esto, sea que respire o no, se sustenta a base de leche.

Se dice (en otro *Brahmana*): "Aquel que haga sacrificio con leche un año entero vence a las repetidas muertes" No se piense así. En el mismo día en que sacrifica, ese día vence a las repetidas muertes, pues el que esto sabe le ofrece a los *devas* el alimento completo (la leche).

Se dice: "¿Por qué entonces estos no se agotan, a pesar de que siempre se los comen?" Respondemos: por cierto el *purusha* es el inagotable, y él produce ese alimento una y otra vez.

Se dice: "el que conozca a este imperecible," y por cierto el *purusha* es el imperecible, pues él produce este alimento pensando y pensando, y

punarjanayate

yo vai tāmaksitim vedeti puruso vā aksitiņ sa hīdamannam dhiyā dhiyā janayate karmabhir yaddhaitanna kuryāt ksīyeta ha so'nnamatti pratīkeneti mukham pratīkam mukhenetyetat sa devānapigacchati sa ūrjamupajīvatīti prasamsā

3. Trīnyātmane'kuruteti mano vācam prānam Tānyātmane'kurutānyatramanā abhūvam nādarśam anyatramanā abhūvam nāśrauṣamiti manasā hyeva paśyati manasā śrinoti kāmaḥ sankalpo vicikitsā śraddhā'śraddhā dhritiradhritirhrīrdhīrbhīrityetatsarvam mana eva tasmādapi priṣṭhata upaspriṣṭo manasā vijānāti yaḥ kaśca śabdo vāgeva saiṣā hyantamāyattaiṣā hi

prāņo'pāno vyāna udānaḥ samāno'na ityetatsarvam prāņa

evaitanmayo vā ayamātmā vānmayo manomayah prāṇamayah

4. trayo lokā eta eva vāgevāyam loko mano'ntarikśalokaḥ prāṇo'sau lokaḥ

na

- trayo vedā eta eva vāgevargvedo mano yajurvedaḥ prāṇaḥ sāmavedaḥ
- 6. devāḥ pitaro manuṣyā eta eva vāgeva devā manaḥ pitaraḥ prāṇo manuṣyāḥ
- 7. pitā mātā prajaita eva mana eva pitā

-

aquello que él no haga con sus acciones, perece.

Se dice: "ese come alimentos con preeminencia, aquí la preeminencia es la boca, con la boca los (come).

Se dice: "ese incluso va donde los *devas*, vive a base de fuerza," esto es un elogio.

Se dice: "tres hizo para sí mismo," (significa que) hizo para sí mismo la mente, el habla y el *prana*. (La gente dice:) "Mi mente estaba en otro lado y no veía, mi mente estaba en otro lado y no escuchaba" pues se ve con la mente, se escucha con la mente.

El deseo, la deliberación, la duda, la fe, la falta de fe, la determinación, la falta de determinación, la vergüenza, la reflexión, el temor, todo esto es la mente. Por eso, incluso si alguien es tocado en la espalda, lo sabe mediante la mente.

Cualquier sonido es en verdad el habla. Ella por cierto es para delimitar (las cosas), no es nada por sí.

El *prana*, el *apana*, el *vyana*, el *udana* y el *samana* y el *ana*, son todos los *pranas*.

Por cierto el individuo  $(atman)^{20}$  está constituido por esto: constituido por el habla, constituido por la mente, constituido por el *prana*.

Estos son los tres mundos:

La tierra es el habla.

La atmósfera es la mente.

El cielo es el prana.

Estos son los tres *Vedas*:

El Rig-Veda es el habla,

El Yajur-Veda es la mente,

El Sama-Veda es el prana.

Estos son devas, Pitris y hombres:

Los devas son el habla.

Los Pitris son la mente

Los hombres son el prana.

Estos son padre, madre e hijo:

El padre es la mente,

La madre es el habla.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> A nivel del cuerpo (Nikh.)

vānmātā prāṇaḥ prajā

8. vijñātam vijijñāsyamavijñātameta eva yatkiñca vijñātam vācastadrūpam vāgghi vijñātā vāgenam tadbhūtvā'vati

9. yatkiñca vijijñāsyam manasastadrūpam mano hi vijijñāsyam mana enam tadbhūtvā'vati

yatkiñcāvijñātam prānasya tadrūpam prāno hyavijñātah prāna enam tadbhūtvā'vati

11. tasyai vācaḥ pṛithivī śarīram jyotī rūpamayamagnis tadyāvatyeva vāk tāvatī pṛithivī tāvānayamagniḥ

athaitasya manaso dyauḥ śarīram jyotīrūpamasāvādityas tadyāvadeva manastāvatī dyaus tāvānasāvādityas tau mithunaṃ samaitām tataḥ prāṇo'jāyata sa indraḥ sa eṣo'sapatno dvitīyo vai sapatno nāsya sapatno bhavati ya evaṁ veda

13. athaitasya prāṇasyā'paḥ śarīram jyotīrūpamasau candras tadyāvāneva prāṇas tāvatya āpas tāvānasau candraḥ ta ete sarva eva samāḥ sarve'nantāḥ sa yo haitānantavata upāste .antavantaṃ sa lokaṁ jayaty atha yo haitānanantānupāste anantaṃ sa lokaṁ jayati

14. sa eşa samvatsarah prajāpatih şoḍaśakalas tasya rātraya eva pañcadaśa kalā

<sup>22</sup> El punto fijo – Dhruva es un nombre de la estrella polar.

El niño es el prana.

Estos son lo que se sabe, lo que ha de saberse y lo que no se sabe: Lo que se sabe, eso tiene la forma del habla, pues el habla es lo que se sabe.

El habla protege al que se ha convertido en esto.

Lo que ha de saberse, eso tiene la forma de la mente, pues la mente es lo que ha de saberse. La mente protege al que se ha convertido en esto.

Lo que no se sabe, eso tiene la forma del *prana*, pues el *prana* es lo que no se sabe.

El prana protege al que se ha convertido en esto.

De ese habla (que es alimento de Prajapati), la tierra es el cuerpo,

y la luz —este fuego— es la forma.

Y tanto cuanto se extienda el habla,

(otro) tanto se extiende la tierra, (otro) tanto se extiende este fuego.

Luego, de esta mente el cielo es el cuerpo,

y la luz —este sol— es la forma.

Y tanto cuanto se extienda esta mente,

(otro) tanto se extiende el cielo, (otro) tanto se extiende el sol.

Los dos (fuego y sol) se abrazaron, y nació entonces el *prana*.

El es Indra. Es sin rival.

Por cierto, un segundo es un rival,

y el que esto sabe no tiene rival.

Luego, de este prana el agua es el cuerpo

y la luz ——esta luna— es la forma.

Y tanto cuanto se extienda este prana,

(otro) tanto se extiende el agua, (otro) tanto se extiende la luna.

Estos son todos iguales, todos infinitos.

Y el que los venera como finitos, obtiene un mundo finito, pero el que los venera como infinitos, obtiene un mundo infinito.

Ese Prajapati es el año, de dieciséis partes - kala<sup>21</sup>. Por cierto las noches son quince de sus partes, y Dhruva<sup>22</sup> es su decimosexta parte.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Relacionar con el Prashna Upanishad, XXX el purusha de dieciséis partes

dhruvaivāsya şoḍaśī kalā sa rātribhirevā' ca pūryate'pa ca kśīyate so'māvāsyām rātrimetayā şoḍaśyā kalayā sarvamidam prāṇabhṛidanupraviśya tataḥ prātarjāyate tasmādetām rātrim prāṇabhṛitaḥ prāṇam na vicchindyādapi kṛikalāsasyaitasyā eva devatāyā apacityai

- yo vai sa samvatsaraḥ prajāpatiḥ ṣoḍaśakalo 'yameva sa yo'yamevamvitpuruṣas tasya vittameva pañcadaśa kalā ātmaivāsya ṣoḍaśī kalā sa vittenaivā' ca pūryate .apa ca kśīyate tadetannabhyam yadayamātmā pradhirvittam tasmādyadyapi sarvajyānim jīyata ātmanā cejjīvati pradhinā'gādityevā'huḥ
- atha trayo vāva lokāḥ manuṣyalokā pitṛiloko devaloka iti so'yaṁ manuṣyalokaḥ putreṇaiva jayyo nānyena karmaṇā karmaṇā pitṛiloko vidyayā devaloko devaloko vai lokānāṃ śreṣṭhas tasmādvidyāṁ praśaṃsanti
- athātaḥ samprattir
  yadā praiṣyanmanyate atha putramāha
  tvaṁ brahma tvaṁ yajñas tvaṁ loka iti
  sa putraḥ pratyāhāhaṁ brahmāhaṁ yajño'ham loka
  iti
  yadvai kiñcānūktam tasya sarvasya brahmetyekatā
  ye vai ke ca yajñās teṣāṃ sarveṣāṁ yajña ityekatā
  ye vai keca lokās teṣāṃ sarveṣāṁ loka ityekata
  itāvadvā idaṃ sarvam
  etanmā sarvaṃ sannayamito'bhunajaditi
  tasmāt putramanuśistaṁ lokyamāhus

-

El es aumentado y reducido por las noches.

En la noche de la luna nueva, habiendo entrado con la decimosexta parte en todo lo que tiene vida, vuelve luego a nacer a la mañana.

Por tanto que nadie corte la vida de nada viviente esa noche, ni aún la de una lagartija, en honor de esa deidad.

Lo mismo que ese Prajapati de dieciséis partes que es el año, es un hombre que sepa esto.

Su riqueza son quince de sus partes, su cuerpo - ātma es su decimosexta parte.

El es aumentado y reducido según esa riqueza.

Su cuerpo es el cubo (de la rueda), su riqueza es la llanta.

Por lo tanto, aún si pierde todo, pero vive su cuerpo, se dice que perdió la llanta (que puede volver a recuperarse)

Ahora bien, tres son los mundos:

el mundo de los hombres, el mundo de los *Pitris*, el mundo de los *devas*. El mundo de los hombres sólo puede ser conquistado mediante un hijo, y por ninguna otra acción.

El mundo de los *Pitris* mediante acciones (de sacrificio), el mundo de los *devas* mediante el conocimiento.

De los mundos, el mundo de los *devas* es el mejor, por eso (los sabios) elogian al conocimiento.

Ahora sigue el legado.

Cuando (el hombre) piensa que va a partir, entonces dice a su hijo:

"Tú eres Brahman (los *Vedas* hasta donde los haya adquirido el padre); tú eres el sacrificio (hasta donde lo haya realizado el padre); tú eres el mundo."

El hijo responde: "Soy Brahman, soy el sacrificio, soy el mundo."

Cualquier cosa que (el padre) haya aprendido, tomada como unidad, eso es Brahman; cualquier sacrificio que haya (realizado), ellos tomados como unidad, son el sacrificio; cualesquiera mundos que haya (conquistado), ellos tomados como unidad, son el mundo.

En verdad, aquí termina esto<sup>23</sup>.

"Ya que él (el hijo) es todo esto, él me preservará en este mundo," (así

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> lo que debe hacer un padre, es decir estudiar y hacer sacrificio.

tasmādenamanuśāsati sa yadaivamvidasmāllokātpraity athaibhireva prāṇaiḥ saha putramāviśati sa yadyanena kiñcidakśṇayā'kṛitam bhavati tasmādenaṃ sarvasmātputro muñcati tasmāt putro nāma sa putreṇaivāsmil loke pratitiṣṭhaty athainamete daivāḥ prāṇā amṛitā āviśanti

- 18. Pṛithivyai cainamagneśca daivī vāgāviśati sā vai daivī vāgyayā yadyadeva vadati tattadbhavati
- 19. Divaścainamādityācca daivam mana āviśati tadvai daivam mano yenā'nandyeva bhavaty atho na śocati
- adbhyaścainam candramasaśca daivaḥ prāṇa āviśati sa vai daivaḥ prāṇo yaḥ samcaraṃścāsamcaraṃśca na vyathate .atho na riṣyati sa evamvitsarveṣām bhūtānāmātmā bhavati yathaiṣā devataivaṃ sa yathaitām devatāṃ sarvāṇi bhūtānyavanty evaṃ haivamvidaṃ sarvāṇi bhūtānyavanti yadu kiñcemāḥ prajāḥ śocanty amaivā'sām tadbhavati puṇyamevāmum gacchati na ha vai devānpāpam gacchati
- 21. athāto vratamīmāṃsā prajāpatirha karmāṇi sasṛije tāni sṛiṣṭānyanyo'nyenāspardhanta vadiṣyāmyevāhamiti vāgdadhre drakśyāmyahamiti cakśuḥ śroṣyāmyahamiti śrotram evamanyāni karmāṇi yathākarma tāni mrityuh śramo bhūtvopayeme tānyāpnot

-

piensa). Por lo tanto, a un hijo que sea instruido (en realizar todo esto) le dicen "lokya" (que permite lograr el mundo), y por eso se lo instruye.

Cuando un (padre) que sabe esto se va de este mundo, entonces entra en su hijo junto con su *prana*.

Si hay alguna cosa que haya dejado sin hacer, de todo eso lo libra el hijo (putra), y por eso se lo llama putra (liberador).

Por medio de su hijo, el padre se sostiene firme en este mundo. Entonces estos divinos e inmortales *pranas* entran en aquél.

De la Tierra y del Fuego, entra en él el verbo divino

Y es en verdad divino ese verbo, ya que aquello que diga, eso mismo viene a la existencia.

Del Cielo y del Sol, entra en él el la mente divina.

Y es en verdad divina ese mente, por la que se torna bienaventurado, y ya no se apesadumbra.

Del Agua y de la Luna, entra en él el *prana* divino. Y es en verdad divino ese *prana*, que ora se mueva o no se mueva no se cansa y por tanto no perece.

El que esto sepa, llega a ser el *Atman* de todas las existencias.

Así como es esa deidad (Hiranyagarbha), así se torna.

Y así como todas las existencias honran a esa deidad (con sacrificios, etc.), así honran todas las existencias al que esto sepa.

Sea cual fuere el pesar que sufran estas criaturas, en ellas tan sólo se queda; a él sólo va el mérito (punya); ciertamente el mal (papa) no se acerca a los dioses.

Ahora sigue la consideración de los ritos<sup>24</sup>.

Prajapati creó las funciones – karmāṇi (los indriyas).

Una vez creadas, estas disputaron entre sí.

"Yo he de hablar", decidió el Habla

"Yo he de ver", decidió el Ojo

"Yo he de oír", decidió el Oído,

y así también las demás funciones, cada una según su acto (característico).

La Muerte, tornándose fatiga, las tomó y las atrapó.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Para Nikhilandanda, se refiere a la adoración meditativa.

tānyāptvā mṛityuravārundha
tasmācchrāmyatyeva vāk śrāmyati cakśuḥ śrāmyati
śrotram
athemameva nā'pnod - yo'yaṁ madhyamaḥ prāṇas
tāni jñātuṁ dadhrire'yaṁ vai naḥ śreṣṭho yaḥ
saṁcaraṃścāsaṁcaraṃśca na vyathate .atho na
riṣyati
hantāsyaiva sarve rūpamasāmeti
ta etasyaiva sarve rūpamabhavaṃs tasmādeta
etenā'khyāyante prāṇā iti
tena ha vāva tatkulamācakśate yasminkule bhavati
ya evaṁ veda
ya u haivaṁvidā spardhate'nuśuṣyaty anuśuṣya

22. athādhidaivatam jvaliṣyāmyevāhamityagnirdadhre tapsyāmyahamityādityo bhāsyāmyahamiti candramā evamanyā devatā yathādaivataṃ sa yathaiṣāṁ prāṇānāṁ madhyamaḥ prāṇa evametāsāṁ devatānāṁ vāyur

haivāntato mriyata ityadhyātmam

nimlocanti hyanyā devatā na vāyuḥ saisā'nastamitā devatā yadvāyuḥ

**23.** Athaişa śloko bhavati

Yataścodeti sūryo
'stam yatra ca gacchatīti
prāṇādvā eṣa udeti prāṇe'stameti
tam devāścakrire dharmam
sa evādya sa u śva iti
yadvā ete'murhyadhriyanta
tadevāpyadya kurvanti
tasmādekameva vratam caret
prānyāccaivāpānyācca nenmā pāpmā

Al haberlas atrapado, la Muerte las retrajo (de su tarea).

Por eso se fatiga el habla, se fatiga el ojo, se fatiga el oído.

Pero la Muerte no atrapó al *prana* central. Entonces las demás (funciones) trataron de conocerlo, y dijeron: "Verdaderamente este es el mejor de nosotros, puesto que ora se mueva o no se mueva, no se cansa y por tanto no perece.

¡Ea, asumamos todos su forma!"

Y acto seguido asumieron todas su forma, y por ello se las denomina pranas, como a aquél. <sup>25</sup>

En cualquier familia que haya alguien que sepa esto, a esa familia la llaman según su nombre.

Y el que disputa con alguien que sepa esto, se marchita hasta que (totalmente) marchito muere. Hasta aquí, lo concerniente al individuo -  $adhy\bar{a}tmam^{26}$ 

Ahora lo concerniente a las deidades - adhidaivata.

"Yo he de quemar", decidió Agni (el fuego)

"Yo he de calentar", decidió Aditya (el sol)

"Yo he de brillar", decidió Chandramas (la luna)

y así también las demás deidades, cada una según su divinidad propia.

Y así como fue con el prana central entre los pranas, así fue con Vayu (el viento) entre las deidades.

Las otras deidades palidecen, Vayu no.

Vayu es la deidad que no se pone nunca.

Y al respecto existe esta Sloka:

"Aquél de quien sale el Sol,

y en quien se pone"

-en verdad del *prana* sale, y en el *prana* se pone-,

"A él los *devas* lo constituyeron en Ley (*dharma*); sólo Él está hoy y también mañana."

Lo que esos devas determinaron entonces,

también hoy lo realizan.

Por lo tanto, practíquese sólo un rito:

Inhálese y exhálese, de tal manera que la maligna Muerte no lo atrape a uno.

<sup>26</sup> La palabra adhyatman significa en este caso "en lo que respecta al cuerpo, al plano de lo corporal". Cuando la palabra atman es tomada en su sentido más alto, significa "en el plano espiritual"

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Cuando se mencionan los "pranas" en plural, puede referirse a las funciones de los sentidos, o a los cinco aspectos en que se subdivide el prana como se enuncian en el verso 3 de este mismo *Brahmana*.

mṛityurāpnavaditi yadyu caret samāpipayiṣet teno etasyai devatāyai sāyujyam salokatām jayati

### Iti pañcamam brāhmaṇam

### Şaştham brāhmanam.

- 1. trayam vā idam nāma rūpam karma teṣām nāmnām vāgityetadeṣāmuktham ato hi sarvāṇi nāmānyuttiṣṭhanti etadeṣām sāmaitaddhi sarvairnāmabhiḥ samam etadeṣām brahmaitaddhi sarvāṇi nāmāni bibharti
- 2. atha rūpāṇām cakśurityetadeṣāmuktham ato hi sarvāṇi rūpāṇyuttiṣṭhanti etadeṣāṃ sāmaitaddhi sarvai rūpaiḥ samam etadeṣām brahmaitaddhi sarvāṇi rūpāṇi bibharti
- atha karmaṇāmātmetyetadeṣāmuktham ato hi sarvāṇi karmāṇyuttiṣṭhanty etadeṣām sāmaitaddhi sarvaiḥ karmabhiḥ samam etadeṣām brahmaitaddhi sarvāṇi karmāṇi bibharti tadetattrayaṃ sadekamayamātmā'tmo ekaḥ sannetattrayam tadetadamṛitaṃ satyena channam prāṇo vā amṛitam nāmarūpe satyam tābhyāmayaṁ prāṇaśchannaḥ

iti şaştham brāhmanam

\_

Y cuando se lo practique, tráteselo de terminar. Entonces con esto conquista la unión con aquella deidad (con el *prana*) y vivir en su mundo.

#### Así (fue) el quinto Brahmana

#### Sexto Brahmana

Ciertamente este (mundo) es una tríada:

Nombre, forma y acción. (nama, rupa, karma)

De los nombres, el que se llama Habla<sup>27</sup> es el *Uktha* (la fuente), pues de él surgen (*uttishthanti*) todos los nombres.

Es su Saman (semejanza), pues es la misma (sama) para todos los nombres.

Es su *Brahman* (sustrato), pues sustenta (bibharti) a todos los nombres.

Luego, entre las formas la que se llama Ojo es el *Uktha* pues de él surgen todas las formas.

Es su Saman, pues es el mismo ante todas las formas.

Es su *Brahman*, pues sustenta a todas las formas.

Luego, entre las acciones la que se llama Cuerpo (Atman) es el Uktha, pues de él surgen todas las acciones.

Es su Saman, pues es el mismo ante todas las acciones.

Es su *Brahman*, pues sustenta todas las acciones.

Este Cuerpo, siendo una tríada, es Uno; este Cuerpo, siendo Uno, es esa tríada.

Es lo Inmortal, velado por lo Real Existente.

Por cierto el prana es lo Inmortal,

Nombre y forma son lo Real Existente,

v por ellos dos está velado el prana.

Así (fue) el sexto Brahmana

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Nikhilandanda dice que aquí se trata del sonido en general.

# dvitīvo'dhvāvah.

## prathamam brāhmanam

- āūm driptabālākirhānūcāno gārgya āsa 1. sa hovācājātaśatrum kāśyam brahma te bravānīti sa hovācājātaśatruh sahasrametasyām vāci dadmo janako janaka iti vai janā dhāvantīti
- sa hovāca gārgyo 2. va evāsāvāditve purusa etamevāham brahmopāsa iti sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadisthā atişthāh sarveşām bhūtānām mūrdhā rājeti vā ahametamupāsa iti sa ya etamevamupāste'tişthāh sarveşām bhūtānām mūrdhā rājā bhavati
- sa hovāca gārgyo **3.** ya evāsau candre purusa etamevāham brahmopāsa sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadisthā brihan pāndaravāsāh somo rājeti vā ahametamupāsa iti sa ya etamevamupāste .aharaharha sutah prasuto

#### Segundo Adhyaya

#### Primer Brahmana

#### OM

Antiguamente existió el orgulloso Gargya Balaki<sup>28</sup>, hombre de gran erudición.

El le dijo a Ajatasatru, (rey) de Kashi:

"¿He de hablarte de Brahman?"

Dijo Ajatasatru:

"Mil (vacas) damos por esas palabras (tuyas), para que la gente acuda diciendo «¡Un Janaka.²9 un Janaka!»"

Gargya le dijo:

"Al purusha que está en el Sol, yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

":No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como el supremo, cabeza de todas las existencias, el rev."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve supremo, cabeza de todas las existencias, el rey.

### Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en la Luna, <sup>30</sup> yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo vo como el grande Soma, el rey vestido de blanco." Para el que así lo contemple en verdad, día tras día es preparado y vertido (el Soma), y no le falta el alimento.

30 Y en la mente

Esto es Balaki, de la familia de los Gargas.
 Janaka había sido un rey de Mithila reconocido por su sabiduría y su buen gobierno. Es el prototipo del perfecto gobernante.

bhavati nāsyānnam kśīyate

4. sa hovāca gārgyo
ya evāsau vidyuti puruṣa etamevāhaṁ brahmopāsa
iti
sa hovācājātaśatrur mā maitasminsaṁvadiṣṭhās
tejasvīti vā ahametamupāsa iti

sa ya etamevamupāste tejasvī ha bhavati tejasvinī hāsya prajā bhavati

5. sa hovāca gārgyo
ya evāyamākāśe puruṣa etamevāhaṁ brahmopāsa
iti
sa hovācājātaśatrur mā maitasminsaṁvadiṣṭhāḥ
pūrṇamapravartīti vā ahametamupāsa iti
sa ya etamevamupāste pūryate prajayā paśubhir
nāsyāsmāllokātprajodvartate

6. sa hovāca gārgyo
ya evāyam vāyau puruṣa etamevāham brahmopāsa
iti
sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadiṣṭhā
indro vaikuṇṭho'parājitā seneti vā ahametamupāsa
iti
sa ya etamevamupāste
jiṣṇurhāparājiṣṇurbhavatyanyatastyajāyī

7. sa hovāca gārgyo
ya evāyamagnau puruṣa etamevāhaṁ brahmopāsa
iti
sa hovācājātaśatrur mā maitasminsaṁvadiṣṭhā
viṣāsahiriti vā ahametamupāsa iti
sa ya etamevamupāste viṣāsahirha bhavati
viṣāsahirhāsya prajā bhavati

**8.** sa hovāca gārgyo

Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en el relámpago, <sup>31</sup> yo lo contemplo como Brahman."

Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como el luminoso."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve luminoso, y su progenie se vuelve luminosa.

Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en *Akasha* (el éter o espacio), <sup>32</sup> yo lo contemplo como Brahman."

Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como aquello que es pleno (purnam) e inmóvil."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve pleno de progenie y ganado, y su descendencia no cesa en este mundo.

Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en el viento,<sup>33</sup> yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como Indra Vaikuntha, como al ejército invencible (de los *Maruts*)."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve victorioso, invencible, conquistador de sus enemigos.

Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en el fuego,<sup>34</sup> yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como el indulgente."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve indulgente y su descendencia se vuelve indulgente.

Gargya le dijo:

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Y en el corazón

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Y en el espacio (interior) del corazón

<sup>33</sup> Y en la respiración

<sup>34</sup> Y en el corazón

ya evāyamapsu puruṣa etamevāham brahmopāsa iti sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadiṣṭhāḥ pratirūpa iti vā ahametamupāsa iti sa ya etamevamupāste pratirūpam haivainamupagacchati nāpratirūpam atho pratirūpo'smājjāyate

- 9. sa hovāca gārgyo
  ya evāyamādarśe puruṣa etamevāhaṁ brahmopāsa
  iti
  sa hovācājātaśatrur mā maitasminsaṁvadiṣṭhā
  rociṣṇuriti vā ahametamupāsa iti
  sa ya etamevamupāste rociṣṇurha bhavati
  rociṣṇurhāsya prajā bhavaty atho yaiḥ
  saṁnigacchati sarvāmstānatirocate
- 10. sa hovāca gārgyo
  ya evāyam yantam paścāchabdo'nūdety
  etamevāham brahmopāsa iti
  sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadiṣṭhā
  asuriti vā ahametamupāsa iti
  sa ya etamevamupāste sarvam haivāsmimlloka
  āyureti nainam purā kālātprāno jahāti
- sa hovāca gārgyo
  ya evāyam dikśu puruṣa etamevāham brahmopāsa
  iti
  sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadiṣṭhā
  dvitīyo'napaga iti vā ahametamupāsa iti
  sa ya etamevamupāste dvitīyavānha bhavati
  nāsmād ganaśchidyate
- sa hovāca gārgyo ya evāyam chāyāmayaḥ puruṣa etamevāham brahmopāsa iti sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadiṣṭhā

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como lo agradable."

Al que así lo contemple en verdad viene lo que es agradable, no lo que es desagradable; los que de él nacen, son agradables.

#### Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en el espejo, yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

À él lo contemplo yo como el brillante."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve brillante, y su descendencia se vuelve brillante y con quienquiera que vaya, él brilla más que ellos.

#### Gargya le dijo:

"Al sonido que lo sigue a uno cuando se mueve, yo lo contemplo como Brahman."

Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como la (duración de la) vida."

El que así lo contemple en verdad, alcanza el total de sus años en este mundo y el *prana* (la vida) no lo abandona antes de la hora.

Gargya le dijo:

"Al *purusha* que está en el espacio, yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como el segundo e inseparable."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve poseedor de un segundo<sup>36</sup> y sus huestes<sup>37</sup> no se separan de él.

### Gargya le dijo:

"Al *purusha* hecho de sombra, yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

o sea, consigue compañía (Nikh.)

<sup>&</sup>quot;Al *purusha* que está en el agua,<sup>35</sup> yo lo contemplo como Brahman." Ajatasatru le dijo:

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Y en la simiente y el corazón

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> La palabra *gana* que aguí se traduce por "huestes" quiere decir también "números"

mrityuriti vā ahametamupāsa iti sa va etamevamupāste sarvam haivāsmimlloka āvureti nainam purā kālānmritvurāgacchati

#### 13. sa hovāca gārgyo

va evāyamātmani purusa etamevāham brahmopāsa sa hovācājātaśatrur mā maitasminsamvadisthā ātmanvīti vā ahametamupāsa iti sa va etamevamupāsta ātmanvī ha bhavaty ātmanvinī hāsya prajā bhavati sa ha tūsnīmāsa gārgyah

#### Sa hovācājātaśatrur **14.**

Etāvannū ity etāvaddhīti naitāvatā viditam bhavatīti sa hovāca gārgya upa tvā yānīti

#### 15. sa hovācājātaśatruh

pratilomam caitadyadbrāhmanah kśatriyamupeyād brahma me vakśvatīti vyeva tvā jñapayisyāmīti tam pāṇāvādāyottasthau tau ha purusam suptamājagmatus tametairnāmabhirāmantrayāmcakre brihanpāndaravāsah soma rājanniti sa nottasthau tam pāninā' peşam bodhayāmcakāra

#### sa hovācājātaśatrur **16.**

sa hottasthau

yatraisa etat supto'bhūd ya eşa vijñānamayah puruşah kvaisa tadā'bhūt

A él lo contemplo yo como la muerte."

El que así lo contemple en verdad, alcanza el total de sus años en este mundo y la muerte no se le acerca antes de la hora.

### Gargya le dijo:

"Al purusha que está en el individuo (Atman), <sup>38</sup> yo lo contemplo como Brahman."

Ajatasatru le dijo:

"¡No! No me hables de ese.

A él lo contemplo yo como aquello que es dueño de sí (Atma-vi)."

El que así lo contemple en verdad, se vuelve dueño de sí y su descendencia se vuelve dueña de sí.

Entonces Gargya se quedó callado.

Ajatasatru le dijo:

"Sólo eso?"

"Sólo eso."

"Eso no basta para conocer (al verdadero Brahman)"

Gargva le diio:

"A ti me acerco (como discípulo)"

### Ajatasatru le dijo:

"Va a contrapelo<sup>39</sup> que un *Brahmana* se avenga a un *Kshatriya* pensando: «Oue él me declare a Brahman.»

"Sin embargo, voy a hacértelo saber claramente."

Así diciendo, lo tomó de la mano y se levantó.

Los dos se acercaron a una persona que estaba dormida. (Ajatasatru) lo llamó por estos nombres: "¡Oh gran rey Soma, envuelto en blancas vestiduras!"

No se levantó.

Después, sacudiéndolo con la mano lo despertó,

y (el otro) se levantó.

### Ajatasatru le dijo:

"Cuando este hombre estaba así dormido, donde estaba entonces el purusha, el inteligente? ¿Y de dónde regresó?"

Gargya no lo sabía.

39 O sea, es antinatural

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> La palabra atman (uno mismo) significa distintas cosas según la declinación y el contexto. Aquí significa el cuerpo físico

kuta etadāgāditi tadu ha na mene gārgyaḥ

- 17. sa hovācājātaśatrur yatraiṣa etat.supto'bhūd ya eṣa vijñānamayaḥ puruṣas tadeṣāṁ prāṇānāṁ vijñānena vijnānamādāya ya eṣo'ntarhṛidaya ākāśas tasmiñchete tāni yadā gṛihṇāti atha haitatpuruṣaḥ svapiti nāma tadgṛihīta eva prāṇo bhavati gṛihītā vāg gṛihītaṁ cakśur gṛihītaṃ śrotraṃ gṛihītaṁ manaḥ
- 18. sa yatraitatsvapnyayā carati
  te hāsya lokās
  taduteva mahārājo bhavaty
  uteva mahābrāhmaṇa
  utevoccāvacaṁ nigacchati
  sa yathā mahārājo jānapadāngṛihītvā sve janapade
  yathākāmaṁ parivartetaivamevaiṣa
  etatprāṇāngṛihītvā sve śarīre yathākāmaṁ
  parivartate
- atha yadā suṣupto bhavati
  yadā na kasyacana veda
  hitā nāma nāḍyo dvāsaptatiḥ sahasrāṇi
  hṛidayātpurītatamabhipratiṣṭhante
  tābhiḥ pratyavasṛipya purītati śete
  sa yathā kumāro vā mahārājo vā mahābrāhmaṇo
  vā'tighnīmānandasya gatvā śayītaivamevaiṣa
  etacchete
- 20. sa yathorṇabhistantunoccared yathā'gneḥ kśudrā viṣphulingā vyuccaranty evamevāsmādātmanaḥ sarve prānāh sarve lokāh sarve devāh sarvāni

<sup>40</sup> Es decir, aquellos resultados de sus acciones anteriores (Nikh.)

<sup>41</sup> En el sentido de lograr un estatus mejor o peor según sus acciones (Nikh.)

Ajatasatru le dijo:

"Cuando este hombre estaba así dormido, entonces el *purusha* inteligente que mediante la inteligencia (*vijñana*) de los sentidos (*pranas*) ha absorbido en sí mismo toda inteligencia, residía en el *Akasha* (éter) dentro del corazón.

"Cuando recoge estas (diferentes clases de inteligencia hacia sí), entonces se dice que el *purusha* duerme (*svapiti*).

Entonces el prana queda recogido,

Recogida el habla,

Recogido el ojo,

Recogido el oído,

Recogida la mente.

"Y cuando se mueve por doquier en el sueño (y al soñar), entonces esos son sus mundos.<sup>40</sup>

Allí es como si se volviera rey, o un gran *Brahmana*. Es como si ascendiera y descendiera<sup>41</sup>.

Y como un gran rey podría someter a sus propios súbditos y moverse por doquier según desee dentro de sus propios dominios, así ese *(purusha* dotado de inteligencia) somete a los diferentes sentidos *(pranas)* y se mueve por doquier dentro de su propio cuerpo (al soñar).

"Luego pues, cuando se queda profundamente dormido, y no sabe de nada, permanece en los setenta y dos mil conductos (nadis) llamados *Hita*, que desde el corazón se extienden a través del cuerpo.

"Por ellos se mueve y descansa en el cuerpo circundante<sup>42</sup>.

"Y tal como un bebé, o un gran rey, o un gran *Brahmana* podría descansar, tras haber alcanzado la cúspide de la felicidad, así descansa él entonces.

"Así como de la araña sale el hilo, o como del fuego salen las pequeñas pavesas, así de ese *Atman* brotan todos los sentidos (*pranas*), todos los mundos, todos los *devas*, todas las existencias.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> la palabra *puritat*, normalmente traducida por "pericardio" significa el espacio alrededor del corazón.

bhūtāni vyuccaranti tasyopaniṣatsatyasya satyamiti prāṇā vai satyaṃ teṣāmeṣa satyam

### iti prathamam brāhmanam

### dvitīyam brāhmaņam

- 1. yo ha vai śiśuṃ sādhānaṃ sapratyādhānaṃ sasthūṇaṃ sadāmaṁ veda sapta ha dviṣato bhrātṛivyānavaruṇaddhy ayaṁ vāva śiśuryo'yaṁ madhyamaḥ prāṇas tasyedamevā'dhānam idaṁ pratyādhānaṁ prāṇaḥ sthūṇā'nnaṁ dāma
- tametāḥ saptākśitaya upatiṣṭhante tadyā imā akśaṃllohinyo rājayas tābhirenaṃ rudro'nvāyatto .atha yā akśannāpas tābhiḥ parjanyo yā kanīnakā tayā'dityo yatkṛiṣṇaṁ tenāgnir yacchuklaṁ tenendro .adharayainaṁ vartanyā pṛithivyanvāyattā dyauruttarayā nāsyānnaṁ kśīyate ya evaṁ veda
- 3. tadeṣa śloko bhavati
  arvāgbilaścamasa ūrdhvabudhnas
  tasminyaśo nihitaṁ viśvarūpam
  tasyā'sata ṛiṣayaḥ sapta tīre
  vāgaṣṭamī brahmaṇā saṁvidāneti
  arvāgbilaścamasa ūrdhvabudhna itīdaṁ tacchirah

El *Upanishad*<sup>43</sup> de ese *Atman* es "Verdad de lo verdadero." Verdaderamente los sentidos son lo verdadero, y él es la verdad de aquellos."

#### Así (fue) el primer Brahmana

### Segundo Brahmana

Aquel que en verdad conoce al ternero con su lugar, su cámara, su poste y su cuerda, mantiene alejados a los siete parientes que le odian. El ternero significa en verdad la vida interior<sup>45</sup>; su lugar es este (cuerpo), su cámara es esta (cabeza), su poste el *prana*, su cuerda el alimento.

Entonces estos siete imperecibles se le acercan.

Hay unas líneas rojas en el ojo, y por ellas se le adhiere Rudra.

Está el agua del ojo, y por ella (se le adhiere) Parjanya.

Está la pupila, y por ella (se le adhiere) el Aditya (Sol).

Está lo oscuro (el iris), y por él (se le adhiere) Agni. Está lo blanco (la esclerótica) y por ella (se le adhiere) Indra.

Con el párpado inferior, (se le adhiere) la tierra, con el párpado superior el cielo.

Para el que esto sepa, su alimento no disminuye.

Sobre esto existe la Shloka:

"(Hay) una copa con su boca hacia abajo y su fondo hacia arriba

En ella se ha puesto la gloria de múltiple forma.

En su labio se sientan los siete Rishis,

y con el habla, el octavo, se comunica con Brahman."

Al decir "una copa con su boca hacia abajo y su fondo hacia arriba," se

45 El prana central

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Aquí la palabra *Upanishad* puede traducirse por "el verdadero nombre y doctrina"

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Krishna al enunciar sus glorias en el Bhagavad Gita 10:36 utiliza esta misma expresión, "verdad de lo verdadero".

śarīras eṣa hyarvāgbilaścamasa ūrdhvabudhnaḥ tasminyaśo nihitam viśvarūpamiti prāṇā vai yaśo nihitam viśvarūpam prāṇānetadāha tasyā'sata riṣayaḥ sapta tīra iti prāṇā vā riṣayaḥ prāṇānetadāha vāgaṣṭamī brahmaṇā samvidāneti vāgghyastamī brahmanā samvitte

4. imāveva gotamabharadvājāv ayameva gotamo .ayam bharadvāja imāveva viśvāmitrajamadagnī ayameva viśvāmitro .ayam jamadagnir imāveva vasiṣṭhakaśyapāv ayameva vasiṣṭho .ayam kaśyapo vāgevātrir vācā hyannamadyate .attirha vai nāmaitadyadatririti sarvasyāttā bhavati sarvamasyānnam bhavati ya evam veda

iti dvitīyam brāhmaņam

# Tṛitīyam brāhmaṇam .

- 1. dve vāva brahmaņo rūpe mūrtam caivāmūrtam ca martyam cāmritam ca sthitam ca yacca sacca tyacca
- 2. tadetanmūrtam yadanyadvāyoścāntarikśāccaitanmartyam

<sup>46</sup> Denso y sutil respectivamente (Nikh.)

trata de esta cabeza (nuestra) pues su boca (la boca) está debajo, su fondo (el cráneo) está encima.

Al decir "en ella se ha puesto la gloria de múltiple forma," ciertamente los *pranas* (sentidos) son la gloria de múltiple forma, y por lo tanto se refiere a los sentidos.

Al decir "en su labio se sientan los siete *Rishis*," ciertamente los *Rishis* son los *pranas* (sentidos), y por lo tanto se refiere a los sentidos.

Al decir "con el habla, el octavo, se comunica con Brahman" es porque el habla, el octavo, se comunica con Brahman.

Estos dos (oídos) son los *Rishis* Gautama y Bharadwaja; el derecho Gautama, el izquierdo Bharadwaja.

Estos dos (ojos) son los *Rishis* Vishvamitra y Jamadagni; el derecho Vishvamitra, el izquierdo Jamadagni.

Estas dos (narinas) son los *Rishis* Vashistha y Kasyapa; el derecho Vashishtha y el izquierdo Kasyapa.

La lengua es Atri, pues con la lengua se come el alimento, y por comer (*Attir*) se lo llama "Atri".

El que esto sabe se convierte en omnívoro, y todo se vuelve alimento suyo.

#### Así (fue) el Segundo Brahmana

#### Tercer Brahmana

Hay dos formas de Brahman, La con-forma (*murta*) y la sin-forma (*amurta*)<sup>46</sup> La mortal y la inmortal, la sólida y la fluida, Sat (ser) y Tya (eso).<sup>47</sup>

Todo es con-forma, salvo la atmósfera y el aire, todo es mortal, es sólido.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> O sea Śat-tya, verdadero. Nikhilananda traduce sat y tya por "definido" e "indefinido" respectivamente.

etatsthitam

etatsat

tasyaitasya mūrtasyaitasya martyasyaitasya

sthitasyaitasya sata

eșa raso ya eșa tapati

sato hyeşa rasah

3. athāmūrtam vāyuścāntarikśam caitadamritam

etadyad

etattyat

tasyaitasyamurtasyai tasyamritasyaitasya yata

etasya tyasyaişa raso ya eşa etasminmandale

purușas

tasya hyesa rasa

ityadhidaivatam

**4.** Athādhyātmam

idameva mūrtam yadanyatprāņācca

yaścāyamantarātmannākāśa

etanmartyam

etatsthitam

etatsat

tasyaitasya mūrtasyai

tasya martyasyaitasya sthitasyaitasya sata eşa raso

yaccakśuḥ

sato hyeşa rasah

**5.** athāmūrtam

prāṇaśca yaścāyamantarātmannākāśa

etadamṛitam

etadyad

etattyam

tasyaitasyāmūrtasyaitasyaitasya yata

etasya tyasyaiṣa raso yo'yam dakśine'kśanpuruṣas

tyasya hyesa rasah

**6.** tasya haitasya puruṣasya rūpam

yathā māhārajanam vāso

<sup>48</sup> aquí significa el cuerpo

\_

es Sat (definido).

La esencia de eso que es con-forma, que es mortal, que es sólido, que es *Sat*.

es el sol que brilla,

pues él es la esencia del Sat (lo definido).

Ahora lo sin-forma: la atmósfera y el aire son lo inmortal,

son lo fluido,

son Tva (indefinidos).

La esencia de eso que es sin-forma, que es inmortal, que es fluido, que es

Tya, es el purusha que está en el disco (solar),

pues él es la esencia del Tya (lo indefinido).

Hasta aquí lo referente a los Devas.

Ahora lo referente al individuo (Atman)<sup>48</sup>

Todo es con-forma, salvo el *prana* y el *Akasha* (éter) interno del cuerpo, es mortal.

es sólido.

es Sat (definido).

La esencia de eso que es con-forma,

que es mortal, que es sólido, que es *Sat*, es el Ojo, pues él es la esencia del *Sat* (lo definido).

Ahora lo sin-forma:

el *prana* y el *Akasha* (éter) interno del cuerpo son lo inmortal, son lo fluido.

son Tya (indefinidos).

La esencia de eso que es sin-forma, que es inmortal, que es fluido, que es

*Tya*, es el *purusha* que está en el ojo derecho, pues él es la esencia del *Tya* (lo indefinido).

¿Cuál es la apariencia de este *purusha*?

Como la vestidura de color azafrán.

Como blanca lana,

yathā pāṇḍvāvikam yathendragopo yathā 'gnyarcir yathā puṇḍarīkam yathā sakṛidvidyuttaṃ sakṛidvidyutteva ha vā asya śrīrbhavati ya evaṁ vedā thāta ādeśo neti neti na hyetasmāditi netyanyat paramasty atha nāmadheyaṃ satyasya satyamiti prāṇā vai satyam tesāmesa satyam

iti tritīyam brāhmanam

### caturtham brāhmanam.

- 1. maitreyīti hovāca yājñavalkya udyāsyanvā are'hamasmātsthānādasmi hanta te'nayā kātyāyanyā'ntam karavānīti
- 2. sā hovāca maitreyī yannu ma iyam bhagoḥ sarvā pṛithivī vittena pūrṇā syāt kathaṁ tenāmṛitā syāmiti neti hovāca yājñavalkyo yathaivopakaraṇavatāṁ jīvitam tathaiva te jīvitaṃ syād amṛitatvasya tu nā'sā'sti vitteneti
- **3.** sā hovāca maitreyī

Como la cochinilla,

Como llama de fuego,

Como el blanco loto,

Como el relámpago repentino.

La prosperidad del que esto sepa es como el relámpago repentino.

Ahora (viene) la descripción (de Brahman):

"¡No así, no asá!49;"

Pues no hay nada superior a esto: (decir) "No así"

Después viene el nombre (de Brahman): "Verdad de lo verídico"<sup>50</sup>

Los *pranas* (sentidos) son la Verdad, y este (Brahman) es la Verdad de aquellos.

#### Así (fue) el tercer Brahmana

### Cuarto Brahmana<sup>51</sup>

"Maitreyi," dijo Yajñavalkya, "de veras me estoy yendo de esta residencia mía (al bosque).

Tengo que hacer un arreglo entre tú y Katyayani, querida."52

Maitreyi le dijo:

"Mi señor, dime, si toda esta tierra llena de riquezas fuera mía ¿sería yo por ello inmortal?"

"No así," dijo Yajñavalkya,

"tu vida sería como la vida de los ricos.

Pero no hay esperanzas de inmortalidad a través de la riqueza."

Maitreyi le dijo:

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Neti neti puede traducirse como "No es esto, no es esto (otro)" o sea, no es nada que pueda imaginarse.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Idem nota 25 arriba.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> El discurso que sigue se repite prácticamente con las mismas palabras en el 5to *Brahmana* del 4to. *Adhyaya* 

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Maitreyi y Katyayani eran las dos esposas de Yajñavalkya. Maitreyi estaba instruida en el conocimiento de Brahman, Katyayani sólo sabía los conocimientos típicos de las mujeres.

yenāham nāmṛitā syām kimaham tena kuryām yadeva bhagavānveda tadeva me brūhīti

- 4. sa hovāca yājñavalkyaḥ priyā batāre naḥ satī priyaṁ bhāṣasa ehy āssva vyākhyāsyāmi te vyācakśāṇasya tu me nididhyāsasveti
- sa hovāca
  na vā are patyuḥ kāmāya patiḥ priyo bhavaty
  ātmanastu kāmāya patiḥ priyo bhavati
  na vā are jāyāyai kāmāya jāyā priyā bhavaty
  ātmanastu kāmāya jāyā priyā bhavati
  na vā are putrāṇām kāmāya putrāḥ priyā bhavanty
  ātmanastu kāmāya putrāḥ priyā bhavanti
  na vā are vittasya kāmāya vittam priyam bhavaty
  ātmanastu kāmāya vittam priyam bhavati
  na vā are brahmaṇaḥ kāmāya brahma priyam
  bhavaty

ātmanastu kāmāya brahma priyam bhavati na vā are kśatrasya kāmāya kśatram priyam bhavaty

ātmanastu kāmāya kśatram priyam bhavati na vā are lokānām kāmāya lokāḥ priyā bhavanty ātmanastu kāmāya lokāḥ priyā bhavanti na vā are devānām kāmāya devāḥ priyā bhavanty ātmanastu kāmāya devāḥ priyā bhavanti na vā are bhūtānām kāmāya bhūtāni priyāṇi bhavanty

ātmanastu kāmāya bhūtāni priyāṇi bhavanti na vā are sarvasya kāmāya sarvam priyam bhavaty ātmanastu kāmāya sarvam priyam bhavaty ātmā vā are draṣṭavyaḥ śrotavyo mantavyo nididhyāsitavyo maitreyy ātmano vā are darśanena śravaṇena matyā vijñānenedam sarvam viditam "¿Qué he de hacer con aquello con lo que yo no sería inmortal? Lo que sepas tú (al respecto), Bhagaván, eso mismo dime."

Yajñavalkya le dijo:

"Verdaderamente me eres estimable, querida, y dices palabras estimables. Ven, siéntate, te lo explicaré.
Pero atiéndeme bien y medita (en ello)"

Le diio:

"No es que el esposo sea amado por deseo del esposo, querida, sino que por deseo de *Atman* es amado el esposo.

"No es que la esposa sea amada por deseo de la esposa, querida, sino que por deseo de *Atman* es amada la esposa.

"No es que los hijos sean amados por deseo de los hijos, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los hijos.

"No es que los bienes sean amados por deseo de los bienes, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los bienes.

"No es que el poder espiritual (*Brahma*) sea amado por deseo del poder espiritual, querida, sino que por deseo de *Atman* es amado el poder espiritual.

"No es que la soberanía (*Kshatra*) sea amada por deseo de la soberanía, querida, sino que por deseo de *Atman* es amada la soberanía.

"No es que los mundos sean amados por deseo de los mundos, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los mundos.

"No es que los *devas* sean amados por deseo de los *devas*, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los *devas*.

"No es que las existencias sean amadas por deseo de las existencias, querida, sino que por deseo de *Atman* son amadas las existencias.

"No es que todas las cosas sean amadas por deseo de todas las cosas, querida, sino que por deseo de Atman son amadas todas las cosas.

"En verdad es *Atman* lo que hay que ver, lo que hay que oír, lo que hay que pensar, lo que hay que meditar.

"Maitreyi, querida, es por la visión, la escucha, el pensamiento y el conocimiento intuicional de *Atman* que se conoce todo esto."

- 6. brahma tam parādādyo'nyatrā'tmano brahma veda kśatram tam parādādyo'nyatrā'tmanaḥ kśatram veda lokāstam parāduryo'nyatrātmano lokānveda devāstam parāduryo'nyatrātmano devānveda bhūtāni tam parāduryo'nyatrātmano bhūtāni veda sarvam tam parādād yo'nyatrātmanaḥ sarvam vededam brahmedam kśatram ime lokā ime devā imāni bhūtānīdam sarvam yadayamātmā
- 7. sa yathā dundubherhanyamānasya na bāhyānchabdānchaknuyād grahanāya dundubhestu grahanena dundubhyāghātasya vā śabdo grihītaḥ
- 8. sa yathā śañkhasya dhmāyamānasya na bāhyāñchabdāñchaknuyād grahaṇāya śañkhasya tu grahaṇena śañkhadhmasya vā śabdo gṛihītaḥ
- sa yathā vināyai vādyamānāyai na bāhyānchabdānchaknuyād grahanāya vināyai tu grahanena vināvādasya vā śabdo grihītah
- 10. sa yathā'rdraidhāgnerabhyāhitātpṛithag-dhūmā viniścaranty evaṃ vā are'sya mahato bhūtasya niḥśvasitametad yadṛigvedo yajurvedaḥ sāmavedo'tharvāngirasa itihāsaḥ purāṇaṁ vidyā upaniṣadaḥ ślokāḥ sūtrāṇyanuvyākhyānāni vyākhyānāny asyaivaitāni niḥśvasitāni
- 11. sa yathā sarvāsāmapām samudra ekāyanam evam sarveṣām sparśānām tvagekāyanam evam sarveṣām gandhānām nāsikaikāyanam evam sarveṣām rasānām jihvaikāyanam evam sarveṣām rūpāṇām cakśurekāyanam

- "Aquel que busca el poder espiritual en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por el poder espiritual.
- "Aquel que busca la soberanía en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por la soberanía.
- "Aquel que busca los mundos en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por los mundos.
- "Aquel que busca a los *devas* en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por los *devas*.
- "El que busca a las existencias en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por las existencias.
- "El que busca cosa alguna en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por todas las cosas. Este poder espiritual, esta soberanía, estos mundos, estos *devas*, estas existencias, este todo, ello es *Atman*."
- "Así como los sonidos que salen de un tambor al batirlo no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa al tambor o al tamborilero,
- "Así como los sonidos de una caracola al soplarla no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa la caracola o al que sopla la caracola,
- "Así como los sonidos de la *vina* al tañerla no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa la *vina* o al que tañe la *vina*.
- "Así como las nubes de humo salen de un fuego encendido alimentado con combustible húmedo,
- así en verdad querida han sido exhalados de esta Gran Existencia el Rig-Veda, el Yajur-Veda, el Sama-Veda, el Atharvan de Angiras, los *Itihasa* (epopeyas), los *Puranas* (mitologías), *Vidya* (el conocimiento), los *Upanishad*, los *Shlokas* (versos), los *Sutras* (aforismos), los *Anuvyakhyanas* (glosas) y los *Vyakhyanas* (comentarios).
- "Por Élla tan sólo fueron aquellos exhalados."
- " Así como toda agua tiene por única morada al océano, así todo contacto tiene por única morada la piel, todos los aromas tienen por única morada a la nariz, todo sabor tiene por única morada a la lengua, toda forma tiene por única morada al ojo, todo sonido tiene por única morada al oído, toda deliberación (samkalpa) tiene por única morada a la mente, todo conocimiento tiene por única morada al corazón, toda

evam sarveşām sabdānām śrotramekāyanam evam sarveşām sañkalpānām mana ekāyanam evam sarvāsām vidyānām hṛidayamekāyanam evam sarveṣām karmaṇām hastāvekāyanam evam sarveṣāmānandānāmupastha ekāyanam evam sarveṣām visargāṇām pāyurekāyanam evam sarveṣāmadhvanām pādāvekāyanam evam sarveṣām vadānām vāgekāyanam

- 12. sa yathā saindhavakhilya udake prāsta udakamevānuvilīyeta na hāsyodgrahaṇāyeva na hāsyodgrahaṇāyaiva syād yato yatastvādadīta lavaṇamevaivam vā ara idam mahad bhūtamanantamapāram vijnānaghana evaitebhyo bhūtebhyaḥ samutthāya tānyevānuvinaśyati na pretya samjnā'stītyare bravīmīti hovāca yājnāvalkyaḥ
- atraiva mā bhagavānamūmuhad na pretya samjñā'stīti sa hovāca na vā are'ham moham bravīmy alam vā ara idam vijñānāya
- yatra hi dvaitamiva bhavati taditara itaram jighrati taditara itaram paśyati taditara itaram śrinoti taditara itaram abhivadati taditara itaram manute taditara itaram vijānāti yatra vā asya sarvamātmaivābhūt tatkena kam jighret tatkena kam paśyet tatkena kam śrinuyāt tatkena kamabhivadet

acción tiene por única morada a la mano, todo goce tiene por única morada al órgano genital, toda excreción tiene por única morada al ano, todo movimiento tiene por única morada al pie, y toda palabra tiene por única morada a la Voz.<sup>53</sup>

"Así como un terrón de sal, cuando es arrojado al agua se disuelve en el agua y no es posible en verdad extraerlo, pero cualquier parte del agua que probemos la hallamos salada, así querida de estos *maha bhutas* (grandes elementos) infinitos, inferiores a nada, hechos tan sólo de experiencia (*vijñana*) surgen estos elementos (*bhutas*) y se destruyen en ellos de nuevo.

Querida, cuando (él) parte, no hay más conciencia (samjña). He dicho." Así habló Yajñavalkya

#### Maitreyi le dijo:

"Ahí me has confundido, Bhagaván, (al decir) «cuando (él) parte, no hay más conciencia.»"

El le dijo:

"No digo nada confuso, querida.

"En tanto sabiduría, (esta Realidad) es suficiente, querida.

"Pues cuando deviene como si fuera dual,

Entonces uno huele al otro, uno ve al otro, uno escucha al otro, uno saluda al otro, uno piensa en el otro, uno conoce al otro.

"Pero cuando todo esto es nada más que *Atman*, ¿cómo olería uno a otro? ¿cómo vería uno a otro? ¿cómo escucharía uno al otro? ¿Cómo saludaría uno a otro? ¿cómo pensaría uno en otro? ¿cómo conocería uno a otro?

"¿Cómo habría de conocer uno a Aquel gracias al que se conoce todo esto? ¿cómo se conocería (a sí mismo) el conocedor, querida?"

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Acá se listan los gñana-indriyas (funciones de conocimiento), los karma-indriyas (funciones de acción), la mente (manas) y el intelecto (corazón o hrid).

tatkena kam manvīta tatkena kam vijānīyāt yenedam sarvam vijānāti tam kena vijānīyād vijñātāramare kena vijānīyāditi

## iti caturtham brāhmaṇam

## pañcamam brāhmaṇam

- 1. iyam pṛithivī sarveṣām bhūtānām madhv asyai pṛithivyai sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasyām pṛithivyām tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmaṃ śārīrastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣaḥ ayameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedaṃ sarvam
- 2. imā āpaḥ sarveṣām bhūtānām madhv asāmapām sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamāsvapsu tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣaḥ yaścāyamadhyātmam raitasastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- 3. ayamagnih sarveṣām bhūtānām madhv asyāgneh sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasminnagnau tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam vānmayastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- 4. ayam vāyuḥ sarveṣām bhūtānām madhv asya vāyoḥ sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasminvāyau tejomayo'mṛitamayaḥ

#### Así (fue) el cuarto Brahmana.

### Ouinto Brahmana

Esta Tierra es la miel (*madhu*, el efecto) de todas las existencias, y todas las existencias son la miel (*madhu*, el efecto) de esta Tierra. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en esta Tierra, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel del individuo es (la materia de) el cuerpo

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Esta agua es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de esa agua. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en esta agua, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es simiente.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este fuego es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de ese fuego. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este fuego, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual constituye la Voz.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este aire es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de ese aire. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este aire, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es el

- puruṣo yaścāyamadhyātmam prāṇastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedam amṛitam. idam brahmedam sarvam
- 5. Ayamādityaḥ sarveṣām bhūtānām madhv asyā'dityasya sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasminnāditye tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam cākśuṣastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- 6. imā diśaḥ sarveṣām bhūtānām madhv āsām diśām sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamāsu dikśu tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam śrautraḥ prātiśrutkastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- ayam candraḥ sarveṣām bhūtānām madhv asya candrasya sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasmiṃścandre tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam mānasastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedaṃ sarvam
- 8. iyam vidyutsarveşām bhūtānam madhv asyai vidyutah sarvāni bhūtāni madhu yaścāyamasyām vidyuti tejomayo'mritamayah puruso yaścāyamadhyātmam taijasastejomayo'mritamayah puruso'yameva sa yo'yamātmedamamritam idam brahmedam sarvam
- 9. ayam stanayitnuh sarveşām bhūtānām madhv asya stanayitnoh sarvām bhūtāni madhu yaścāyamasminstanayitnau tejomayo'mritamayah puruso yaścāyamadhyātmam śābdah

aliento.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este *Aditya* (el Sol) es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de este Sol. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este Sol, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es el ojo.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Estas direcciones (disha, los puntos cardinales) son la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de estas direcciones. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal purusha en estas direcciones, y el preclaro e inmortal purusha que a nivel individual es el oído.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este *Chandra* (la Luna) es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de esa Luna. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en esta Luna, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es la mente.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este relámpago es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de ese relámpago. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este relámpago, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es la chispa (*vidyuti*).

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Esta nube tronadora es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de esa nube tronadora. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en esta nube tronadora, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es sonido y voz.

- sauvarastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- 10. Ayamākāśaḥ sarveṣām bhūtānām madhv asyā'kāśasya sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasminnākāśe tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmaṃ hṛidyākāśastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣaḥ.ayameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedaṃ sarvam
- ayam dharmaḥ sarveṣām bhūtānām madhv asya dharmasya sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasmindharme tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam dhārmastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedaṃ sarvam
- idam satyam sarveṣām bhūtānām madhv asya satyasya sarvāṇi bhūtāni madhu yaścāyamasminsatye tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam sātyastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- idam mānuṣam sarveṣām bhūtānām madhv asya mānuṣasya sarvāni bhūtāni madhu yaścāyamasminmānuṣe tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamadhyātmam mānuṣastejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam
- 14. Ayamātmā sarveṣām bhūtānām madhv asyā'tmanaḥ sarvāṇi bhūtāni madhu

\_

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este *Akasha* (éter) es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de este *Akasha*. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este *Akasha*, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es el *Akasha* del corazón.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este *Dharma* es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de ese *Dharma*. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este *Dharma*, y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es el *Dharma*<sup>54</sup>.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Esta Esencia de lo Real (satya) es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de esta Esencia de lo Real. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal purusha en esta Esencia de lo Real y el preclaro e inmortal purusha que a nivel individual es la Esencia de lo Real.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Esta Humanidad es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de esta Humanidad.. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en esta Humanidad y el preclaro e inmortal *purusha* que a nivel individual es lo humano.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Este *Atman*<sup>55</sup> es la miel de todas las existencias, y todas las existencias son la miel de ese *Atman*. De igual manera (lo son) el preclaro e inmortal *purusha* en este *Atman*, y el preclaro e inmortal *purusha* que es el

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> La "ley" de funcionamiento natural del cuerpo

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Aquí Nikhilananda interpreta *Atman* en el sentido de "cuerpo cósmico"

yaścāyamasminnātmani tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo yaścāyamātmā tejomayo'mṛitamayaḥ puruṣo'yameva sa yo'yamātmedamamṛitam idam brahmedam sarvam

- 15. sa vā ayamātmā sarveṣām bhūtānāmadhipatiḥ sarveṣām bhūtānām rājā tadyathā rathanābhau ca rathanemau cārāḥ sarve samarpitā evamevāsminnātmani sarvāṇi bhūtāni sarve devāḥ sarve lokāḥ sarve prāṇāḥ sarva eta ātmānaḥ samarpitāḥ
- idam vai tanmadhu
  dadhyaññātharvaṇo'śvibhyāmuvāca
  tadetadṛiṣiḥ paśyannavocat .
  tadvām narā sanaye daṃsa ugram
  āviṣkṛiṇomi tanyaturna vṛiṣṭim
  dadhyañ ha yanmadhvātharvaṇo vām
  aśvasya śĩrṣṇā pra yadīmuvāceti
- 17. idam vai tanmadhu
  dadhyaññātharvaṇo'śvibhyāmuvāca
  tadetadṛiṣiḥ paśyannavocat
  ātharvaṇāyāśvinau dadhīce'śvyaṃ śiraḥ
  pratyairayatam
  sa vām madhu pravocadṛitāyan
  tvāṣṭram yad dasrāv api kakśyam vāmiti
- idam vai tanmadhu
  dadhyaññātharvaṇo'śvibhyāmuvāca
  tadetadṛiṣiḥ paśyannavocat
  puraścakre dvipadaḥ
  puraścakre catuṣpadaḥ
  puraḥ sa pakśī bhūtvā
  puraḥ puruṣa āviśaditi

Atman<sup>56</sup>.

Ciertamente Él es lo mismo que ese *Atman*, que este Inmortal, que este Brahman, que este Todo.

Y así este *Atman* es el señor de todas las existencias, el rey de todas las existencias.

Y así como todos los rayos están contenidos entre el cubo y la contera de la rueda,

todas las existencias, todos los dioses, todos los mundos, todos los *pranas*, en este cuerpo se hallan contenidos en ese *Atman*.

Esta miel (el *Madhu-Vidya*) fue proclamada por Dadhyak Atharvan a los dos Ashvines, y al presenciar aquello el *Rishi*, dijo:<sup>57</sup>

"Voy a revelar, oh héroes, vuestra pavorosa acción codiciosa, como el trueno revela la lluvia,

La miel (el *Madhu-Vidya*) que les proclamara Dadhyak Atharvana por medio de la cabeza de un caballo."

Esta miel (el *Madhu-Vidya*) fue proclamada por Dadhyak Atharvan a los dos Ashvines.

y al presenciar aquello el Rishi, dijo:58

"Oh Ashvines, ustedes le pusieron una cabeza de caballo a Atharvana Dadhyak

y deseando ser fiel (a su promesa)

él les proclamó la miel de Tvashtri y la que ha de ser de ustedes en secreto, oh poderosos."59

Esta miel (el *Madhu-Vidya*) fue proclamada por Dadhyak Atharvan a los dos Ashvines,

y al presenciar aquello el Rishi, dijo:

"(El Señor) hizo cuerpos con dos pies,

hizo cuerpos con cuatro pies.

Primero se convirtió en ave,

y entró en los cuerpos como purusha."

Este mismo purusha en todos los cuerpos es el puri-saya, o sea el que

<sup>58</sup> Rv. I. 117, 22

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Aquí interpreta *Atman* en el sentido de individualidad.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Rv. I, 116, 12

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Nikhilananda interpreta estas dos como meditaciones, una ritual o externa y la otra secreta o espiritual.

sa vā ayam puruṣaḥ sarvāsu pūrṣu puriśayo nainena kiṃcanānāvṛitam nainena kiṃcanāsaṃvṛitam

19. idam vai tanmadhu dadhyaññātharvaṇo'śvibhyāmuvāca tadetadrisih paśyannavocat.

rūpaṃrūpam pratirūpo babhūva tadasya rūpam praticakśaṇāya . indro māyābhiḥ pururūpa īyate yuktā hyasya harayaḥ śatā daśetiy ayam vai harayo'yam vai daśa ca sahasraṇi bahūni cānantāni ca tadetadbrahmāpūrvamanaparam anantaramabāhyam ayamātmā brahma sarvānubhūrityanuśāsanam

iti pañcamam brāhmaṇam

# Şaştham brāhmanam

- 1. atha vaṃśaḥ pautimāṣyo gaupavanād gaupavanaḥ pautimāṣyāt pautimāṣyo gaupavanād gaupavanaḥ kauśikāt kauśikaḥ kauṇḍinyāt kauṇḍinyaḥ śāṇḍilyāc chāṇḍilyaḥ kauśikācca gautamācca gautamaḥ
- **2.** āgniveśyād agniveśyaḥ śāṇḍilyāccānabhimlātācca

reside en el cuerpo (y por eso se lo llama *purusha*). Nada hay que él no envuelva, nada hay que él no llene.

Esta miel (el *Madhu-Vidya*) fue proclamada por Dadhyak Atharvan a los dos Ashvines,

y al presenciar aquello el *Rishi*, dijo:<sup>60</sup>

"(El Señor) se volvió semejante a todas las formas, para revelar esa forma suya (de *Atman*).

Indra (el Señor) aparece multiforme mediante su *Maya*, pues sus ciento diez caballos (sentidos) están controlados (*Yukta*).

Este (Atman) es los caballos, este (Atman) es los diez y los miles, los muchos e infinitos.

Es el Brahman, sin antecedente y sin consecuente, sin nada dentro ni fuera; este *Atman* es Brahman, <sup>61</sup> el Todo-existente. Así dice la enseñanza (de los Upanishads.)"

### Así (fue) el quinto Brahmana

#### Sexto Brahmana

Ahora pues, el linaje<sup>62</sup>:
Pautimashya de Gaupavana
Gaupavana de Pautimashya
Pautimasya de Gaupavana
Gaupavana de Kaushika
Kaushika de Kaundinya
Kaundinya de Shandilya
Shandilya de Kaushika y Gautama;
Gautama,

De Agnivesya;

Agnivesha de Sandilya y de Anabhimlata,

.

<sup>62</sup> La línea de maestros a través de la que fue transmitida esta doctrina de la miel.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Rv. VI, 47, 18

ayamätmä brahma: Este Atman es Brahman (una de las cuatro *mahavakyas* o grandes sentencias védicas)

ānabhimlāta ānabhimlātād anabhimlāto gautamād gautamaḥ saitavaprācīnayogyābhyām, saitavaprācīnayogyau pārāśaryāt pārāśaryo bhāradvājād bhāradvājo bhāradvājād bhāradvājaḥ pārāśaryāt pārāśaryo vaijavāpāyanād vaijavāpāyanaḥ kauśikāyaneḥ kauśikāyaniḥ

# Ghritakauśikād **3.** ghritakauśikah pārāśaryāyanāt pāraśaryāyanah pārāśaryāt pārāśaryo jātūkarnyāj jātūkarnya āsurāyanācca yāskācca asurāyanastraivanes traivaniraupajandhaner aupajandhanirāsuri āsurirbhāradvājād bhāradvāja ātreyād atreyo manter māntirgautamād gautamo gautamād gautamo vātsvād vātsyah śāndilyāc chāndilyah kaiśoryātkāpyāt kaiśoryah kāpyah kumārahāritāt kumārahārito gālavād gālavo vidarbhīkaundinyād vidarbhīkaundinyo vatsanapāto bābhravād vatsanapādbābhravah pathah saubharāt pathāh saubharo'yāsyādāngirasād ayāsya āngirasa ābhūtestvāstrād

ābhūtistvāstro viśvarūpāttvāstrād

Anabhimlata de Anabhimlata Anabhimlata de Gautama Gautama de Saitava y de Prachinayogya, Saitava y Prachinayogya de Parasharya, Parasharya de Bharadwaja, Bharadwaja de Bharadwaja y Gautama, Gautama de Bharadwaja, Bharadwaja de Parasharya, Parasharya de Vaijavapayana Vaijavapayana de Kaushikayani, Kaushikayani,

De Ghritakaushika: Ghritakaushika de Parasaryayana, Parasharyayana de Parasharya, Parasharya de Jatukarnya, Jatukarnya de Asurayana y Yaska, Asurayana de Traivani, Traivani de Aupajandhani, Aupajandhani de Asuri, Asuri de Bharadwaja, Bharadwaja de Atreya, Atreva de Manti. Manti de Gautama Gautama de Gautama. Gautama de Vatsya, Vatsya de Shandilya, Shandilya de Kaishorya Kapya Kaishorya Kapya de Kumaraharita, Kumaraharita de Galava. Galava de Vidarbhi-Kaundinya, Vidarbhi-Kaundinya de Vatsanapat Babhrava, Vatsanapat Babhrava de Pathi Saubhara, Pathi Saubhara de Ayasya Angirasa, Ayasya Angirasa de Abhuti Twashtra, Abhuti Twashtra de Vishvarupa Twashtra Vishvarupa Twashtra de los Ashvines, Los Ashvines de Dadhyak Atharvana, Dadhyak Atharvana de Atharvan Daiva

viśvarūpastvāṣṭro'śvibhyām aśvinau dadhīca ātharvaṇād dadhyaññātharvaṇo'tharvaṇo daivād atharvā daivo mṛityoḥ prādhvaṃsanān mṛityuḥ prādhvaṃsanaḥ pradhvaṃsanāt pradhvaṃsana ekarṣeḥ ekarṣirvipracitter vipracittirvyaṣṭer vyaṣṭiḥ sanāroḥ sanāruḥ sanātanaṭ sanatanaṭ sanagaḥ parameṣṭhinaḥ parameṣṭhī brahmaṇo brahma svayaṁbhu brahmaṇe namah

iti şaştham brāhmanam

iti bṛihadāraṇyakopaniṣadi dvitīyo'dhyāyaḥ

## atha tritīyodhyāyah

prathamam brāhmanam .

1. āūm janako ha vaideho bahudakśiņena yajñeneje tatra ha kurupañcālānām brāhmaņā abhisametā babhūvus tasya ha janakasya vaidehasya vijijñāsā babhūva kaḥ svideṣām brāhmaṇānāmanūcānatama iti sa ha gavāṃ sahasramavarurodha daśadaśa pādā ekaikasyāḥ śṛingayorābaddhā babhūvuh

Atharvan Daiva de Mrityu Pradhvamsana Pradhvamsana de Eka-*Rishi* Eka-*Rishi* de Viprachitti, Viprachitti de Vyasti Vyasti de Sanaru Sanaru de Sanatana, Sanatana de Sanaga, Sanaga de Parameshthin Parameshtin de Brahman Brahman es *Svayambhu* (auto-existente) ¡Adoración a Brahman!

### Así (fue) el sexto Brahmana

Así (fue) el segundo Adhyaya del Brihadaranyaka Upanishad.

### Ahora (se declara) el tercer Adhyaya

#### Primer Brahmana

#### OM

Janaka de Videha hizo un sacrificio con abundantes donativos (el *Ashvamedha*).

Allí habían venido *Brahmanas* de los Kurus y los Panchalas, y de ellos quiso saber Janaka de Videha cuál de aquellos *Brahmanas* era el más entendido.

Por lo tanto, encerró mil vacas, y a cada par de cuernos fueron amarrados diez *padas* (de oro).

## 2. tānhovāca

brāhmanā bhagavanto vo vo brahmisthah sa etā gā udajatāmiti te ha brāhmanā na dadhrisur atha ha yājñavalkyah svameva brahmacārinamuvācaitāh saumyodaja sāmaśravād iti tā hodācakāra te ha brāhmanāścukrudhuh katham nu no brahmistho bruvitety atha ha janakasya vaidehasya hotāśvalo babhūva sa hainam papraccha tvam nu khalu no yājñavalkya brahmistho'sīd iti sa hovāca namo vayam brahmisthāya kurmo gokāmā eva vayam sma iti tam ha tata eva prastum dadhre hotāśvalah

3. yājñavalkyeti hovāca yadidam sarvam mrityunāptam, sarvam mrityunābhipannam

kena yajamāno mrityorāptimatimucyata iti

hotrartvijāinā vācā vāgvai yajnasya hotā

tadyeyam vāk so'yamagniḥ sa hotā sā muktiḥ

sātimuktiḥ

**4.** yājñavalkyeti hovāca

yadidam sarvamahorātrābhyāmāptam, sarvamahorātrābhyāmabhipannam kena yajamāno'horātrayorāptimatimucyata ity adhvaryunartvijā cakśuṣādityena cakśurvai yajñasyādhvaryus tadyadidam cakśuh Y les dijo:

"Venerables Brahmanas,

que el más sabio<sup>63</sup> de ustedes se lleve estas vacas."

Mas aquellos Brahmanas no se atrevieron.

Entonces Yajñavalkya le dijo a su *brahmacharin* (discípulo):

"Llévalas, querido Samasravas"

Este se las llevó.

Los Brahmanas se encolerizaron y dijeron:

"¿Cómo puede decir que es el más sabio de nosotros?"

Había un tal Asvala, sacerdote hotri de Janaka de Videha.

Este le preguntó:

"¿Eres en verdad el más sabio de nosotros, Yajñavalkya?"

Le respondió:

"Me inclino ante el mejor conocedor de Brahman, pero verdaderamente desearía poseer estas vacas."

Entonces Ashvala, el sacerdote hotri se decidió a interrogarlo.

"Yajñavalkya," le dijo,

"Aquí todo lo alcanza la muerte, todo lo vence la muerte. ¿De qué modo entonces queda librado quien sacrifica, más allá del alcance de la muerte?"

(Le contestó:)

"Por medio del sacerdote *hotri*, que es Agni (el fuego), que es el Habla. Pues el Habla es el *hotri* del sacrificio,

y el Habla es Agni, y él es el *hotri*. Esto constituye la libertad, la perfecta libertad (de la muerte.)"

"Yajñavalkya," le dijo,

"Aquí todo lo alcanzan el día y la noche, todo lo vencen el día y la noche. ¿De qué modo entonces queda librado quien sacrifica, más allá del alcance del día y la noche?"

(Le contestó:)

"Por el sacerdote *adhvaryu*, que es el ojo, que es Aditya (el Sol). Pues el ojo es el *adhvaryu* del sacrificio,

y el ojo es el Sol, y Él es el adhvaryu. Esto constituye la libertad, la

<sup>63</sup> brahmishtha, el mejor conocedor de Brahman

so'sāvādityaḥ so'dhvaryuḥ sā muktiḥ sātimuktiḥ

yājñavalkyeti hovāca
yadidam sarvam
pūrvapakśāparapakśābhyāmāptam,
sarvam pūrvapakśāparapakśābhyāmabhipannam
kena yajamānaḥ
pūrvapakśāparapakśayorāptimatimucyata ity
atimucyate iti
udgātrartvijā vāyunā prāņena
prāņo vai yajñasyodgātā
tadyo'yam prāṇaḥ
sa vāyuh sa udgātā sā muktih sātimuktih

yājñavalkyeti hovāca yadidamantarikśamanārambaņamiva kenākramena yajamānaḥ svargam lokamākramata iti brahmaņartvijā manasā candreņa mano vai yajñasya brahmā tadyadidam manaḥ so'sau candraḥ sa brahmā sā muktiḥ sātimuktir ityatimokśā atha sampadah

7. yājñavalkyeti hovāca katibhirayamadyargbhirhotāsminyajñe kariṣyatīti tisribhiriti katamāstāstisra iti puronuvākyā ca yājyā ca śasyaiva tritīyā kim tābhirjayatīti yat kiñcedam prānabhrid iti

8. yājñavalkyeti hovāca katyayamadyādhvaryurasminyajña āhutīrhoṣyatīti tisra iti

perfecta libertad."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Aquí todo lo alcanzan el crecer y menguar de la luna, todo lo vencen el crecer y menguar de la luna. ¿De qué modo entonces queda librado quien sacrifica, más allá del alcance del crecer y menguar de la luna?" (Le contestó:)

"Por el sacerdote *udgatri*, que es Vayu (el viento), que es el aliento. Pues el aliento es el *udgatri* del sacrificio,

y el aliento es el Viento, y Él es el *udgatri*. Esto constituye la libertad, la perfecta libertad."

"Yajñavalkya," le dijo,

"El cielo es como si no tuviera subida (escalera). ¿De qué modo entonces se aproxima quien sacrifica al mundo del *Svarga*?" (Le contestó:)

"Por el sacerdote *Brahmana*, que es Chandra (la Luna), que es la mente. Pues la mente es el *Brahmana* del sacrificio,

y la mente es la Luna, y Él $^{64}$  es el brahmana. Esto constituye la libertad, la perfecta libertad."

Estos son (los medios para) la completa liberación (de la muerte.) Ahora (se declaran) los logros:<sup>65</sup>

"Yajñavalkya," le dijo,

"¿Cuántos versos del Rik empleará hoy el sacerdote *hotri* en este sacrificio?"

"Tres."

"¿Cuáles tres?"

"El Puronuvakya, el Yajya, y en tercer lugar, el Shasya."66

"¿Qué conquista con ellos?

"Todo lo que posee vida."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Cuántas *ahutis* (oblaciones) empleará hoy el sacerdote *Adhvaryu* en este sacrificio?"

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> En Sánskrito, igual que en alemán, la Luna es masculino.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Es decir, los resultados que se obtienen por haber realizado este sacrificio.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Introductorio, sacrificial y laudatorio, respectivamente (Nikh.)

katamāstāstisra iti
yā hutā ujjvalanti
yā hutā atinedante
yā hutā adhiśerate
kim tābhirjayatīti
yā hutā ujjvalanti
devalokameva tābhirjayati
dīpyata iva hi devaloko
yā hutā atinedante
pitrilokameva tābhirjayaty
atīva hi pitriloko
yā hutā adhiśerate
manuṣyalokameva tābhirjayaty
adha iva hi manuṣyalokaḥ

9. yājñavalkyeti hovāca
katibhirayamadya brahmā yajñam dakśinato
devatābhirgopāyatīty
ekayeti
katamā saiketi
mana evety
anantam vai mano
mantā viśve devā

anantameva sa tena lokam jayati yājñavalkyeti hovāca

katyayamadyodgātāsminyajñe stotriyāh stosyatīti

tisra iti

katamāstāstisra iti

puronuvākyā ca yājyā ca śasyaiva tritīyā

katamāstā yā adhyātmamiti

prāņa eva puronuvākyāpāno yājyā

vyānaḥ śasyā

kim tābhirjayatīti

pṛithivīlokameva puronuvākyayā jayaty

antarikśalokam yājyayā

10.

"Tres."

"Cuáles tres?"

"Las que al ofrecerlas, llamean,

las que al ofrecerlas, hacen mucho ruido,

las que al ofrecerlas, se hunden."

"¿Qué conquista con ellas?"

"Con las que llamean al ofrecerlas, conquista el mundo de los *devas*; pues el mundo de los *devas* es como si llameara.

Con las que hacen mucho ruido al ofrecerlas, conquista el mundo de los *Pitris* (ancestros) pues el mundo de los *Pitris* es sumamente (ruidoso).

Con las que se hunden al ofrecerlas, conquista el mundo *Manushya* (de los humanos) pues el mundo de los humanos está como hacia abajo."

"Yajñavalkya," le dijo,

"¿Con cuántas divinidades protege hoy este sacrificio el sacerdote Brahmana de la derecha?"

"Con una."

"Y cuál es?"

"La mente, por cierto;

pues la mente es infinita,

y los Vishvedevas son infinitos,

y con ella él conquista el mundo de lo infinito."

"Yajñavalkya," le dijo,

"¿Cuántos himnos *stotriya*<sup>67</sup> empleará hoy el sacerdote *Udgatri* en este sacrificio?"

"Tres."

"Cuáles tres?"

"El Puronuvakya, el Yajya, y en tercer lugar el Shasya."

"¿Y qué son estos en relación con el cuerpo?"

"El *Puronuvakya* es el *Prana* (aliento ascendente), el *Yajya* es el *Apana* (aliento descendente), y el *Shasya* el *Vyana* (aliento que retrocede)."

"¿Qué conquista con ellos?"

"Con el Purovakya conquista la tierra,

con el Yajya la atmósfera,

con el Shasya el cielo.'

<sup>67</sup> de alabanza (Nikh.)

## dyulokam śasyayā tato ha hotāśvala upararāma

## iti prathamam brāhmaṇam

# Dvitīyam brāhmaṇam.

- 1. atha hainam jāratkārava ārtabhāgaḥ papraccha yājñavalkyeti hovāca kati grahāḥ katyatigrahā ity aṣṭau grahā aṣṭāvatigrahā iti ye te.aṣṭau grahā aṣṭāvatigrahāḥ katame ta iti
- 2. prāṇo vai grahaḥ so'pānenātigrāheṇa gṛihīto .apānena hi gandhāñjighrati
- 3. vāgvai grahaḥ sa nāmnātigrāheṇa gṛihīto vācā hi nāmānyabhivadati
- 4. jihvā vai grahaḥ sa rasenātigrāheṇa gṛihīto jihvayā hi rasānvijānāti
- 5. cakśurvai grahaḥ sa rūpeṇātigrāheṇa gṛihītaś cakśuṣā hi rūpāṇi paśyati
- 6. śrotram vai grahaḥ sa śabdenātigrāheṇa gṛihītaḥ śrotrena hi śabdāñśrinoti
- 7. mano vai grahaḥ sa kāmenātigrāheṇa gṛihīto manasā hi kāmānkāmayate
- 8. hastau vai grahaḥ sa karmaṇātigrāheṇa gṛihīto

\_

Con esto, el sacerdote hotri Ashvala quedó en paz.

#### Así (fue) el primer Brahmana

## Segundo Brahmana

Entonces, Jaratkarava Artabhaga le preguntó:

"Yajñavalkya," le dijo,

"¿Cuántos grahas<sup>68</sup> hay, y cuántos atigrahas<sup>69</sup>?"

"Ocho grahas, ocho atigrahas."

"Y los ocho grahas y los ocho atigrahas, ¿cuáles son?"

"La Nariz (Prana) es un graha,

y él es aprehendido por el aire inhalado (*Apana*) en tanto *atigraha*, pues por medio del aire inhalado se huelen los aromas."

"El Habla (Vak) es un graha,

y ella es aprehendida por el nombre (nama) en tanto atigraha, pues por medio del habla se pronuncian los nombres."

"La Lengua es un graha,

y ella es aprehendida por el sabor (rasa) en tanto atigraha, pues por medio de la lengua se perciben los sabores."

"El Ojo es un graha,

y él es aprehendido por la forma (*rupa*) en tanto *atigraha*, pues por medio del ojo se contemplan las formas."

"El Oído es un graha,

y él es aprehendido por el sonido (shabda) en tanto atigraha, pues por medio del oído se escuchan los sonidos."

"La Mente es un graha,

y ella es aprehendida por el deseo (kama) en tanto atigraha, pues por medio de la mente se desean los deseos."

"Las Manos son un graha,

y ellos son aprehendidos por la acción (karma) en tanto atigraha, pues

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> los órganos o funciones sensorio-motoras.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Los objetos propios de los órganos.

hastābhyām hi karma karoti

9. tvagvai grahaḥ sa sparśenātigrāheṇa gṛihītas tvacā hi sparśānvedayata ityete.aṣṭau grahā aṣṭāvatigrahāḥ

yājñavalkyeti hovāca
yadidam sarvam mrityorannam
kā svitsā devatā yasyā mrityurannamity
agnirvai mrityuh
so'pāmannam
apa punarmrityum jayati

yājñavalkyeti hovāca yatrāyam puruṣo mriyata udasmātprāṇāḥ krāmanty aho neti neti hovāca yājñavalkyo atraiva samavanīyante sa ucchvayaty ādhmāyati ādhmāto mritah śete

yājñavalkyeti hovāca
yatrāyam puruṣo mriyate
kimenam na jahātīti
nāmety
anantam vai nāmānantā viśve devā
anantameva sa tena lokam jayati

yājñavalkyeti hovāca
yatrāsya puruṣasya mṛitasyāgnim vāgapyeti
vātam prāṇaś
cakśurādityam
manaścandram
diśaḥ śrotram
pṛithivīm śarīram
ākāśamātmausadhīrlomāni

por medio de las manos se hacen las acciones."

"La Piel es un graha,

y ella es aprehendida por el tacto (*sparsha*) en tanto *atigraha*, pues por medio de la piel se reconocen los contactos.

Estos son los ocho grahas, y los ocho atigrahas."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Aquí todo es alimento de la muerte.

¿Cuál será pues la deidad de quien la muerte sea el alimento?"

"El fuego es verdaderamente muerte,

y él es alimento del agua.

El agua a su vez vence a la muerte."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Cuando muere una persona así (un sabio),

¿los pranas<sup>70</sup> salen de él o no?"

"No," dijo Yajñavalkya,

"Quedan recogidos en él,

y él se hincha,

se infla,

y así inflado reposa el muerto."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Cuando muere una persona así,

¿qué no lo abandona?"

"El nombre.

pues el nombre es infinito, los *Vishvedevas* son infinitos, y por aquel, él conquista el mundo infinito."

"Yajñavalkya," le dijo,

"Cuando el habla de esta persona muerta entra en el fuego,

el prana en el aire,

el ojo en el Sol,

la mente en la Luna,

el oído en las direcciones (cardinales),

el cuerpo en la tierra,

el atman en el Akasha, el vello en las hierbas,

los cabellos en los árboles, (y cuando) sangre y simiente descansan en el

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Las funciones sensorio-motoras

vanaspatīnkeśā apsu lohitam ca retaśca nidhīyate kvāyam tadā puruṣo bhavatīty ahara saumya hastam ārtabhāgeti hovācāvāmevaitasya vediṣyāvo etad na nāvetatsajana iti tau hotkramya mantrayām cakrāte tau ha yadūcatuḥ karma haiva tadūcatur atha ha yatpraśaṃsatuḥ karma haiva tat praśaṃsatuḥ puṇyo vai puṇyena karmaṇā bhavati pāpaḥ pāpeneti tato ha jāratkārava ārtabhāga upararāma

iti dvitīyam brāhmanam ..

## tritīyam brāhmanam.

Atha hainam bhujyurlāhyāyanih papraccha 1. Yājñavalkyeti hovāca Madresu carakāh paryavrajāma Te patañcalasya kāpyasya grihānaima Tasyāsīd duhitā gandharvagrihītā Tamapricchāma Ko'sīti So'bravīt Sudhanvāngirasa iti tam yadā lokānāmantānapricchāmāthaitadathainamabrūma kva pāriksitā abhavanniti kva pārikśitā abhavan sa tvā pricchāmi yājñavalkya kva pārikšitā abhavanniti

agua,

¿dónde está pues la persona (purusha)?"

"Amigo Arthabaga, dame la mano. Los dos solos hemos de saber esto; que esta cuestión nuestra no se haga pública."

Entonces los dos salieron y discutieron, y fue del *karma* (acción) aquello de lo que hablaron, fue el *karma* lo que elogiaron, esto es, que el hombre se hace meritorio mediante acciones meritorias, e inicuo por acciones inicuas.

Con esto, Jaratkara Artabhaga quedó en paz.

#### Así (fue) el segundo Brahmana.

#### Tercer Brahmana

Entonces Bhujyu Lahyayani lo interrogó:

"Yajñavalkya," le dijo,

"Nosotros peregrinábamos como estudiantes entre los Madras,

y llegamos a la casa de Patanchala Kapya.

Tenía una hija que estaba poseída por un Gandharva.

Le preguntamos:

«¿Quién eres?»,

y él dijo:

«Soy Sudhanva, el Angirasa.»

Y cuando lo interrogamos acerca de los confines del mundo, le dijimos:

«¿Qué fue de los Parikshitas<sup>71</sup>?»

A ti, Yajñavalkya, te pregunto

¿qué fue de los Parikshitas?

Dime, ¿qué fue de los Parikshitas?"

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Los descendientes del rey Parikshit.

2. sa hovācovāca vai so'agacchanvai te tad vatrāśvamedhayājino gacchantīti kva nyaśvamedhavājino gacchantīti dvātrimśatam vai devarathāhnyānyayam lokas tam samantam prithivī dvistāvatparveti tām samantam prithivī dvistāvatsamudrah parveti tadyāvatī kśurasya dhārā yāvadvā makśikāyāh patram tāvānantarenākāśas tān indrah suparno bhūtvā vāyave prāyacchat tān vāyurātmani dhitvā tatrāgamayadyatra aśvamedhayājino'bhavannity parikśitās aśvamedhayājinas abhayan iti evamiva vai sa vāyumeva praśaśamsa tasmādvāvureva vyastir vāyuh samastir apa punarmrityum jayati ya evam veda tato ha bhujyurlāhyāyanirupararāma

iti tritīyam brāhmaņam

## caturtham brahmaṇam .

1. atha hainamūṣastaścākrāyaṇaḥ papraccha yājñavalkyeti hovāca yatsākśādaparokśādbrahma ya ātmā sarvāntaras taṁ me vyācakśvety eṣa ta ātmā sarvāntaraḥ katamo yājñavalkya sarvāntaro yaḥ prāṇena prāṇiti sa ta ātmā sarvāntaro yo'pānenāpāniti sa ta ātmā sarvāntaro yo vyānena vyāniti sa ta ātmā sarvāntaro

"Te dijo —me supongo— que fueron a donde van los que han realizado el sacrificio del caballo (*Asvamedha*)."

"¿Y a dónde van los que han realizado el sacrificio del caballo?"

"Este mundo está a treinta y dos jornadas del carro del Sol.

"La tierra, el doble de grande, lo rodea por completo.

"El océano, (a su vez) el doble de grande, rodea a esta tierra por completo.

"Ahora, entre ellos hay un espacio (akasha) grande como el filo de una navaja, o el ala de un mosquito.

Indra, convertido en pájaro, se los entregó (a través del espacio) a Vayu,

Y Vayu, llevándolos dentro de sí, los transportó a donde moran los que han realizado el sacrificio del caballo.

"Esto fue de los Parikshitas, que habían realizado el sacrificio del caballo."

De este modo, (el gandharva) también elogió a Vayu.

Por lo tanto tan sólo Vayu es *vyashti* (en lo individual)

Y Vayu es samashti (en lo colectivo).

Vence a su vez a la muerte el que esto sepa.

Con esto, Bhujyur Lahyayani quedó en paz.

Así (fue) el tercer Brahmana.

#### Cuarto Brahmana

Entonces lo interrogó Ushasta Chakrayana:

"Yajñavalkya," le dijo,

"Muéstrame al Brahman visible (saksha) no apariencial (aparoksha), al Atman que está dentro de todo."

"Es este Atman tuyo el que está dentro de todo."

"¿Cuál es el que está dentro de todo, Yajñavalkya?"

"El que exhala en el prana,

es tu atman y está dentro de todo.

El que inhala en el apana,

Es tu atman y está dentro de todo.

El que circula en el vyana,

Es tu atman y está dentro de todo.

El que se eleva en el udana,

ya udānenodāniti sa ta ātmā sarvāntara eṣa ta ātmā sarvāntaraḥ

eṣa ta ātmā sarvāntaraḥ

2. sa hovācoṣastaścākrāyaṇaḥ
yathā vibrūyādasau gaur asāvaśva ity
evamevaitadvyapadiṣṭaṁ bhavati
yadeva sākśādaparokśād brahma ya ātmā
sarvāntaraḥ taṁ me vyācakśveti
eṣa ta ātmā sarvāntaraḥ
katamo yājñavalkya sarvāntaro
na dṛiṣṭerdraṣṭāraṁ paśyer
na śruteḥ śrotāraṃ śṛiṇuyā
na matermantāraṁ manvīthā
na vijñātervijñātāraṁ vijānīyā
eṣa ta ātmā sarvāntaro
.ato'nyadārtaṃ
tato hoṣastascākrāyaṇa upararāma

iti caturtham brāhmaṇam

# pañcamam brāhmaṇam .

1. atha hainaṁ kaholaḥ kauṣītakeyaḥ papraccha yājñavalkyeti hovāca yadeva sākśādaparokśādbrahma ya ātmā sarvāntaras taṁ me vyācakśvety eṣa ta ātmā sarvāntaraḥ katamo yājñavalkya sarvāntaro yo'śanāyāpipāse śokaṁ mohaṁ jarāṁ mṛityumatyety etaṁ vai tamātmānaṁ viditvā brāhmanāh putraisanāyāśca vittaisanāyāśca

\_

Es tu atman y está dentro de todo.

Ese es este *atman* tuyo el que está dentro de todo."

Ushasta Chakrayana le dijo:

"Así como quien diría «Esta es una vaca, este es un caballo,» así pues me lo has explicado.

Muéstrame de veras al Brahman visible (saksha) no apariencial (aparoksha), al Atman que está dentro de todo."

"Es este Atman tuyo el que está dentro de todo."

"¿Cuál es el que está dentro de todo, Yajñavalkya?"

"¡No puedes ver al (verdadero) Veedor de la vista, no puedes ver al (verdadero) Oidor del oído,

ni pensar en el Pensador del pensamiento,

ni conocer al Conocedor del conocimiento!

El es este *atman* tuyo, que está dentro de todo. Todo lo demás es para mal<sup>72</sup>."

Con esto, Ushasta Chakrayana quedó en paz.

## Así (fue) el cuarto Brahmana

#### Ouinto Brahmana

Entonces un cierto Kahola Kaushitakeya lo interrogó:

"Cuando los *Brahmanas* conocen a este *atman* y se han elevado por encima del deseo de hijos, riquezas y (nuevos) mundos, vagan como mendicantes.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Es perecedero (Nikh.)

<sup>&</sup>quot;Yajñavalkya," le dijo

<sup>&</sup>quot;Muéstrame al Brahman visible (saksha) no apariencial (aparoksha), al Atman que está dentro de todo."

<sup>&</sup>quot;Es este Atman tuyo el que está dentro de todo."

<sup>&</sup>quot;¿Cuál es el que está dentro de todo, Yajñavalkya?"

<sup>&</sup>quot;El que trasciende el hambre y la sed, el pesar, la ilusión, la vejez y la muerte.

lokaiṣaṇāyāśca vyutthāyātha bhikśācaryam caranti yā hyeva putraiṣaṇā sā vittaiṣaṇā yā vittaiṣaṇā sā lokaiṣaṇobhe hyete eṣaṇe eva bhavatas tasmādbrāhmaṇaḥ pāṇḍityam nirvidya bālyena tiṣṭhāset bālyam ca pāṇḍityam ca nirvidyātha munir amaunam ca maunam ca nirvidyātha brāhmaṇaḥ sa brāhmaṇaḥ kena syād yena syāt tenedṛiśa evāto'nyadārtam ya evam veda evāto'nyadārtam tato ha kaholah kausītakeya upararāma

iti pañcamam brāhmaṇam ..

# şaştham brāhmaṇam .

Atha hainam gārgī vācaknavī papraccha 1. yājñavalkyeti hovāca vadidam sarvamapsvotam ca protam ca kasminnu khalvāpa otāśca protāśceti vāyau gārgīti kasminnu khalu vāyurotaśca protaścety antarikśalokesu gārgīti kasminnu khalvantarikśalokā otāśca protāśceti gandharvalokesu gārgīti kasminnu gandharvalokā otāśca protāścety ādityalokesu gārgīti kasmin nu khalvādityalokā otāśca protāśceti candralokesu gārgīti kasminnu khalu candralokā otāśca protāśceti nakśatralokesu gārgīti

"Pues el desear hijos es desear riquezas, desear riquezas es desear mundos. Ambos son sólo eso: deseos.

"Por lo tanto, que un *Brahmana* docto, luego que haya logrado conocimiento, se afirme con fuerza.

"Luego que haya logrado esa fuerza y conocimiento, (será) un *Muni*. Luego que haya logrado el conocimiento de lo que es y lo que no es (propio) de un *Muni*, (será) un (verdadero) *Brahmana* (hombre de Brahman).

"Según el medio por el que devino *Brahmana*, así se ha vuelto. Cualquier otra cosa es para mal<sup>73</sup>."

Con esto, Kahola Kaushitakeya quedó en paz.

## Así (fue) el quinto Brahmana.

#### Sexto Brahmana

Entonces Gargi Vachaknavi<sup>74</sup> lo interrogó:

"Yajñavalkya," le dijo,

"Todo esto de aquí está entrelazado con el agua, como la urdimbre con la trama. ¿Qué es pues aquello en lo que está entretejida el agua, como la urdimbre con la trama?"

"En el aire, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que está entretejido el aire, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de la atmósfera, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de la atmósfera, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de los Gandharvas, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de los *Gandharvas*, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de Aditya (el Sol), Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos solares,

71

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> es perecedero (Nikh.)

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Gargi, hija de Vachaknu, es el nombre de una mujer muy sabia.

kasminnu khalu nakśatralokā otāśca protāśceti devalokeşu gārgīti kasminnu khalu devalokā otāśca protāśceti indralokeşu gārgīti kasminnu khalvindralokā otāśca protāśceti prajāpatilokeşu gārgīti kasminnu khalu prajāpatilokā otāśca protāśceti brahmalokeşu gārgīti kasminnu khalu brahmalokā otāśca protāśceti sa hovāca gārgi mātiprākśīr mā te mūrdhā vyapaptad anatipraśnyām vai devatāmatipricchasi gārgi mātiprākśīriti tato ha gārgī vācaknavyupararāma

# iti şaşthari brāhmaṇari

## saptamam brāhmaṇam .

1. atha hainamūddālaka āruṇiḥ papraccha yājñavalkyeti hovāca madreṣvavasāma patañcalasya kāpyasya gṛiheṣu yajñamadhīyānās tasyāsīdbhāryā gandharvagṛihītā tamapṛicchāma ko'sīti

como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de Chandra (la Luna), Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos lunares, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de las constelaciones, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de las constelaciones, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de los devas, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de los devas, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de Indra, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de Indra, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de Prajapati, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de Prajapati, como la urdimbre con la trama?"

"En los mundos de Brahman, Gargi."

"¿Qué es pues aquello en lo que están entretejidos los mundos de Brahman, como la urdimbre con la trama?"

Le dijo:

"Gargi, no preguntes demasiado, o tu cabeza rodará. Preguntas demasiado sobre una deidad sobre la cual no hemos de preguntar demasiado.

No preguntes demasiado, Gargi."

Con eso Gargi Vachaknavi quedó en paz.

## Así (fue) el sexto Brahmana.

## Séptimo Brahmana

Entonces lo interrogó Uddalaka Aruni.

"Yajñavalkya," le dijo

"Hemos vivido entre los Madras, en la casa de Patañchala Kapya estudiando el sacrificio.

Su esposa estaba poseída por un Gandharva, y le preguntamos:

«¿Quién eres?»

y nos dijo:

so'bravīt kabandha ātharvana iti so'bravītpatañcalam kāpyam yājñikāmśca vettha nu tvam kāpya tatsūtram yenāyam ca lokah paraśca lokah sarvāni ca bhūtāni samdribdhāni bhavantīti so'bravītpatañcalah kāpyo nāham tad bhagavan vedeti so'bravīt patañcalam kāpyam yājñikāmścah vettha nu tvam kāpya tamantaryāminam ya imam ca lokam param ca lokam sarvāni ca bhūtāni yo'ntaro yamayatīti so'bravīt patañcalah kāpyo nāham tam bhagavan vedeti so'bravīt patancalam kāpyam yājnikāmśca yo vai tat kāpya sūtram vidyāttam cāntaryāminamiti sa brahmavit sa lokavit sa devavit sa vedavit sa bhūtavit sa ātmavit sa sarvaviditi tebhyo'bravit tadaham veda taccettvam yājñavalkya sūtramavidvāmstam cāntaryāmiṇam brahmagavīrudajase mūrdhā te vipatisyatīti veda vā aham gautama tatsūtram tam cāntaryāminamiti yo vā idam kaścidbrūyāt veda vedeti yathā vettha tathā brūhīti sa hovāca vāyurvai gautama tatsūtram

2. sa hovāca vāyurvai gautama tatsūtram vāyunā vai gautama sūtreņāyam ca lokaḥ paraśca lokaḥ sarvāṇi ca bhūtāni samdribdhāni bhavanti

<sup>75</sup> Las vacas ofrecidas en premio al que mejor conozca a Brahman

«Kabandha Atharvana.»

Y le dijo a Patañchala Kapya y a (nosotros, sus) estudiantes: «Kapya, ¿conoces el hilo (sutra) en el que están ensartados este mundo, el otro mundo y todas las existencias?»

Patañchala Kapya le dijo: «No lo conozco, Bhagaván.»

Y le dijo a Patañchala Kapya y a (nosotros, sus) estudiantes: «Kapya, ¿conoces al traccionador (controlador) interno (antaryamin), que desde dentro tracciona (controla) a este mundo, al otro y a todas las existencias?»

Patañchala Kapya le dijo: «No lo conozco, Bhagaván.»

Y le dijo a Patañchala Kapya y a (nosotros, sus) estudiantes:

«Kapya, el que conoce a ese hilo y al que desde adentro lo tracciona,

ese conoce a Brahman,

ese conoce los mundos,

ese conoce a los devas.

ese conoce los Vedas,

ese conoce a las existencias.

ese lo conoce todo.» Así les habló (el Gandharva),

y eso sé.

Si tú, Yajñavalkya, te llevas esas vacas de Brahman<sup>75</sup>, sin conocer ese hilo y al que desde adentro lo tracciona, tu cabeza rodará."

"Creo conocer a ese hilo. Gautama.

y al que desde adentro lo tracciona."

"Cualquiera puede decir «Yo lo sé, yo lo sé.»

Lo que sepas, dilo."

Le dijo: "Vayu (el aire) es ese hilo, Gautama. Como si fuera por un hilo, en el aire están enhebrados este mundo, el otro mundo y todas las existencias.

Por eso, Gautama, se dice de una persona muerta que sus miembros han

tasmādvai gautama puruṣam pretamāhur vyasramsiṣatāsyān̄gānīti vāyunā hi gautama sūtreṇa saṃdṛibdhāni bhavantīty evamevaitad yājn̄avalkyāntaryāmiṇam brūhīti

- yaḥ pṛithivyām tiṣṭhanpṛithivyā antaro yam pṛithivī na veda yasya pṛithivī śarīram yaḥ pṛithivīmantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- 4. yo'psu tiṣṭhannadbhyo'ntaro yamāpo na viduḥ yasyāpaḥ śarīraṁ yo'po'ntaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yo'gnau tiṣṭhannagnerantaro yamagnirna veda yasyāgniḥ śarīraṁ yo'gnimantaro yamayati esa ta ātmāntaryāmyamritah
- yo'ntarikśe tiṣṭhannantarikśādantaro yamantarikśam na veda yasyāntarikśam śarīram yo'ntarikśamantaro yamayaty esa ta ātmāntaryāmyamritah
- 7. yo vāyau tiṣṭhanvāyorantaro yaṁ vāyurna veda yasya vāyuḥ śarīraṃ yo vāyumantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- 8. yo divi tişthandivo'ntaro yam dyaurna veda yasya dyauh śarīram yo divamantaro yamayaty eşa ta ātmāntaryāmyamritah
- **9.** ya āditye tiṣṭhannādityādantaro

quedado desatados; pues ellos estaban enhebrados por el aire, como si fuera con un hilo."

"Así es, Yajñavalkya. Habla ahora sobre el que desde adentro tracciona (de ese hilo)"

## (dijo Yajñavalkya)

"El que reside en la tierra, dentro de la tierra, y a quien la tierra no conoce, cuyo cuerpo es la tierra, y que desde dentro de la tierra tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el agua, dentro del agua, y a quien el agua no conoce, cuyo cuerpo es el agua, y que desde dentro del agua tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el fuego, dentro del fuego, y a quien el fuego no conoce, cuyo cuerpo es el fuego, y que desde dentro del fuego tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la atmósfera, dentro de la atmósfera, y a quien la atmósfera no conoce, cuyo cuerpo es la atmósfera, y que desde dentro de la atmósfera tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el aire, dentro del aire, y a quien el aire no conoce, cuyo cuerpo es el aire, y que desde dentro del aire tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el cielo, dentro del cielo, y a quien el cielo no conoce, cuyo cuerpo es el cielo, y que desde dentro del cielo tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el Sol, dentro del Sol, y a quien el Sol no conoce, cuyo

yamādityo na veda yasyādityaḥ śarīraṁ ya ādityamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ

- 10. yo dikśu tiṣṭhandigbhyo'ntaro yaṁ diśo na vidur yasya diśaḥ śarīraṃ yo diśo'ntaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- 11. yaścandratārake tiṣṭhaṃcandratārakādantaro yaṁ candratārakaṁ na veda yasya candratārakaṃ śarīraṃ yaścandratārakamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- ya ākāśe tiṣṭhannākāśādantaro yamākāśo na veda yasyākāśaḥ śarīraṃ ya ākāśamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yastamasi tiṣṭhaṃstamaso'ntaro yaṁ tamo na veda yasya tamaḥ śarīraṃ yastamo'ntaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yastejasi tiṣṭhaṃstejaso'ntaro yaṁ tejo na veda yasya tejaḥ śarīraṁ yastejo'ntaro yamayaty sa eṣa ta ātmāntaryāmyamṛita ityadhidaivatam athādhibhūtaṁ
- yaḥ sarveṣu bhūteṣu tiṣṭhansarvebhyo bhūtebhyo'ntaro yaṃ sarvāṇi bhūtāni na vidur yasya sarvāṇi bhutāni śarīraṃ yaḥ sarvāṇi bhūtānyantaro yamayaty

cuerpo es el Sol, y que desde dentro del Sol tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en las direcciones espaciales, dentro de las direcciones espaciales, y a quien las direcciones espaciales no conocen, cuyo cuerpo son las direcciones espaciales, y que desde dentro de las direcciones espaciales tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la luna y las estrellas, dentro de la luna y las estrellas, y a quien la luna y las estrellas no conocen, cuyo cuerpo son la luna y las estrellas, y que desde dentro de la luna y las estrellas tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el *Akasha* (éter), dentro del *Akasha*, y a quien el *Akasha* no conoce, cuyo cuerpo es el *Akasha*, y que desde dentro del *Akasha* tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la oscuridad, dentro de la oscuridad, y a quien la oscuridad no conoce, cuyo cuerpo es la oscuridad, y que desde dentro de la oscuridad tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la luz, dentro de la luz, y a quien la luz no conoce, cuyo cuerpo es la luz, y que desde dentro de la luz tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal.

Hasta aquí, a nivel de los dioses (*adhidaivatam*). Ahora a nivel de las existencias (*adhibhutam*)."

"El que reside en todas las existencias, dentro de todas las existencias, y a quien las existencias no conocen, cuyo cuerpo son las existencias, y que desde dentro de las existencias tracciona (rige), es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal.

Hasta aquí a nivel delas existencias.

- eṣa ta ātmāntaryāmyamṛita ityadhibhūtam athādhyātmam
- yaḥ prāṇe tiṣṭhanprāṇādantaro yaṁ prāṇo na veda yasya prāṇaḥ śarīraṃ yaḥ prāṇamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yo vāci tiṣṭhanvāco'ntaro yaṁ vāñna veda yasya vāk śarīraṃ yo vācamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yaścakśuṣi tiṣṭhaṃścakśuṣo'ntaro yaṁ cakśurna veda yasya cakśuḥ śarīraṃ yaścakśurantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- 19. yaḥ śrotre tiṣṭhañchrotrādantaro yaṃ śrotraṁ na veda yasya śrotraṃ śarīraṃ yaḥ śrotramantaro yamayaty sa eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- 20. yo manasi tisthanmanaso'ntaro yam mano na veda yasya manah sariram yo mano'ntaro yamayaty esa ta ātmāntaryāmyamritah
- 21. yastvaci tiṣṭhaṃstvaco'ntaro yaṁ tvañna veda yasya tvak śarīraṁ yastvacamantaro yamayaty eṣa ta ātmāntaryāmyamṛitaḥ
- yo vijñāne tiṣṭhanvijñānādantaro yam vijñānam na veda yasya vijñānam śarīram

Ahora a nivel del individuo (adhyatmam),"

"El que reside en la nariz (*prana*), dentro de la nariz, y a quien la nariz no conoce, cuyo cuerpo es la nariz y que tracciona (rige) desde dentro a la nariz, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el habla, dentro del habla, y a quien el habla no conoce, cuyo cuerpo es el habla, y que tracciona (rige) desde dentro al habla, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el ojo, dentro del ojo, y a quien el ojo no conoce, cuyo cuerpo es el ojo, y que tracciona (rige) desde dentro al ojo, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el oído, dentro del oído, y a quien el oído no conoce, cuyo cuerpo es el oído, y que tracciona (rige) desde dentro al oído, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la mente, dentro de la mente, y a quien la mente no conoce, cuyo cuerpo es la mente, y que tracciona (rige) desde dentro a la mente, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en la piel, dentro de la piel, y a quien la piel no conoce, cuyo cuerpo es la piel, y que tracciona (rige) desde dentro a la piel, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

"El que reside en el entendimiento (*vijñana*), dentro del entendimiento, y a quien el entendimiento no conoce, cuyo cuerpo es el entendimiento, y que tracciona (rige) desde dentro al entendimiento, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal."

yo vijñānamantaro yamayaty eşa ta ātmāntaryāmyamritaḥ

yo retasi tiṣṭhan retaso'ntaro
yaṃ reto na veda
yasya retaḥ śarīraṁ
yo reto'ntaro yamayaty
eṣa ta ātmāntaryāmyamṛito
adṛiṣṭo draṣṭāśrutaḥ śrotāmato mantāvijñato vijñātā
nānyo'to'sti draṣṭā
nānyo'to'sti śrotā
nānyo'to'sti mantā
nānyo'to'sti vijñātaiṣa ta ātmāntaryāmyamṛito
ato'nyadārtaṃ
tato hoddālaka ārunirupararāma

# iti saptamam brāhmaṇam

# aṣṭamaṁ brāhmaṇaṁ

- 1. atha ha vācaknavyuvāca brāhmaņā bhagavanto hantāhamimam dvau praśnau prakśyāmi tau cenme vakśyati na vai jātu yuṣmākamimam kaścidbrahmodyam jeteti priccha gārgīti
- 2. sā hovācāham vai tvā yājñavalkya yathā kāśyo vā vaideho vograputra ujjyam dhanuradhijyam kritvā dvau bāṇavantau sapatnātivyādhinau haste kritvopottiṣṭhed

\_

"El que reside en el órgano genital, dentro del órgano genital, y a quien el órgano genital no conoce, cuyo cuerpo es el órgano genital, y que tracciona (rige) desde dentro al órgano genital, es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal.

Veedor no visto.

Oidor no oído.

Pensador no pensado,

Entendedor no entendido.

No hay otro Veedor que él,

No hay otro Oidor que él,

No hay otro Pensador que él

No hay otro Entendedor que él.

Es tu *atman*, el traccionador (controlador) interno, el inmortal. Cualquier otra cosa, es para mal."<sup>76</sup>

Con ello Uddalaka Aruni quedó en paz.

Así (fue) el séptimo Brahmana.

#### Octavo Brahmana

Entonces dijo Vachaknavi:<sup>77</sup>

"Venerables Brahmanas, le haré dos preguntas.

Si responde ambas, pienso que ninguno de ustedes podrá derrotarlo en ninguna discusión acerca de Brahman."

"Pregunta, Gargi." (dijo Yajñavalkya)

## Ella dijo:

"Yajñavalkya, igual que el hijo de un guerrero de los Kashis o de los Videhas encordaría un arco destensado, llevando en su mano dos agudas flechas heridoras de enemigos, y se erguiría para dar batalla, así pues me he erguido yo para darte batalla con dos preguntas. Respóndemelas."

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> O sea, es perecedero (Nikh.)

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Es la misma Gargi que preguntó antes en el 6to. *Brahmana* de este mismo *Adhyaya*.

evamevāham tvā dvābhyām praśnābhyāmupodasthām tau me brūhīti pṛiccha gārgīti

## 3. sā hovāca

yadūrdhvam yājñavalkya divo yadavākprithivyā yadantarā dyāvāprithivī ime yadbhūtam ca bhavacca bhaviṣyaccetyācakśate kasmimstadotam ca protam ceti

## 4. sa hovāca

yadūrdhvam gārgi divo yadavākprithivyā yadantarā dyāvāprithivī ime yadbhūtam ca bhavacca bhaviṣyaccetyācakśata ākāśe tadotam ca protam ceti

## 5. sā hovāca

namaste.astu yājñavalkya yo ma etam vyavoco aparasmai dhārayasveti priccha gārgīti

## 6. sā hovāca

yadūrdhvam yājñavalkya divo yadavāk pṛithivyāḥ yadantarā dyāvāpṛithivī ime yadbhūtam ca bhavacca bhaviṣyaccetyācakśate kasmimstadotam ca protam ceti

## **7.** sa hovāca

yadūrdhvam gārgi divo yadavākprithivyā yadantarā dyāvāprithivī ime yadbhūtam ca bhavacca bhaviṣyaccetyācakśata ākāśa eva tadotam ca protam ceti kasminnu khalvākāśa otaśca protaśceti "Pregunta, Gargi."

#### Ella dijo:

"Yajñavalkya, de aquello que dicen que está por encima del cielo, por debajo de la tierra,

que abraza cielo y tierra,

lo que ha sido, lo que está siendo y lo que ha de ser, muéstrame en qué está entretejido, como la trama en la urdimbre."

#### Dijo él:

"Gargi, aquello de lo que dicen que está por encima del cielo, por debajo de la tierra,

que abraza cielo y tierra,

lo que ha sido, lo que está siendo y lo que ha de ser, eso está entretejido en *Akasha* (el éter) como la trama en la urdimbre."

#### Ella dijo:

"¡Me inclino ante ti, Yajñavalkya, que me has resuelto esta pregunta! Prepárate para la segunda."

"Pregunta, Gargi."

## Ella dijo:

"Yajñavalkya, de aquello que dicen que está por encima del cielo, por debajo de la tierra,

que abraza cielo y tierra,

lo que ha sido, lo que está siendo y lo que ha de ser, muéstrame en qué está entretejido, como la trama en la urdimbre."

## Dijo él:

"Gargi, aquello de lo que dicen que está por encima del cielo, por debajo de la tierra,

que abraza cielo y tierra,

lo que ha sido, lo que está siendo y lo que ha de ser, eso está entretejido en *Akasha* (el éter) como la trama en la urdimbre."

"Y entonces ¿en qué está entretejido el Akasha como la trama en la urdimbre?"

8. sa hovācaitadvai tadakśara.a gārgi brāhmanā abhivadanty asthūlamananv ahrasvamadirgham alohitamasneham acchāyamatamo avāvvanākāśam asangam acakśuskam aśrotram avāg amano .atejaskam aprānam amukham amātram anantaram abāhyam na tadaśnāti kim cana na tadaśnāti kaścana

9. etasya vā akśarasya praśāsane gārgi sūryācandramasau vidhritau tiṣṭhata etasya vā akśarasya praśāsane gārgi dyāvāprithivyau vidhrite tiṣṭhata etasya vā akśarasya praśāsane gārgi nimeṣā muhūrtā ahorātrānyardhamāsā māsā ritavaḥ samvatsarā iti vidhritāstiṣṭhanty etasya vā akśarasya praśāsane gārgi prācyo'nyā nadyaḥ syandante śvetebhyaḥ parvatebhyaḥ pratīcyo'nyā yām yām ca diśamanvetasya vā akśarasya praśāsane gārgi dadato manuṣyāḥ praśaṃsanti yajamānam devā darvīm pitaro'nvāyattāḥ

10. yo vā etadakśaram gārgyaviditvā

79 en realidad un *muhurta* dura unos 48 minutos.

Dijo él:

"Gargi, los *Brahmanas*<sup>78</sup> llaman a eso el *Akshara* (lo imperecedero).

No es denso ni sutil,

Ni corto ni largo,

Ni rojo (como el fuego) ni fluido (como el agua),

Es sin sombra, sin oscuridad,

Sin aire, sin akasha (éter),

Sin ligaduras,

Sin ojos,

Sin oídos

Sin habla

Sin mente

Sin energía (tejas)

Sin prana,

Sin boca.

Sin medida.

Sin afuera.

Sin adentro.

No come nada.

Nada lo come."

"Gargi, es por mandato de ese *Akshara* (imperecedero) que el Sol y la Luna se mantienen separados.

Es por mandato de ese *Akshara*, Gargi, que el cielo y la tierra se mantienen separados.

Es por mandato de ese *Akshara*, Gargi, que los instantes (*nimesha*), horas (*muhurta*), <sup>79</sup> días y noches, quincenas, meses, estaciones, años, se mantienen separados.

Es por mandato de ese *Akshara*, Gargi, que algunos ríos fluyen hacia el Este desde las blancas montañas, y otros hacia el Oeste, o hacia otras direcciones.

Es por mandato de ese *Akshara*, Gargi, que los humanos elogian a quienes dan, que los *devas* van en pos del sacrificador, los *Pitris* tras (la ofrenda de) el *Darvi*."

"Gargi, quienquiera que sin conocer a ese Akshara (imperecedero)

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Acá está por los verdaderos conocedores de Brahman

.asmimlloke juhoti yajate tapastapyate bahūni varṣasahasrāny antavadevāsya tadbhavati antavan loko bhavati yo vā etadakśaram gārgyaviditvā asmāllokātpraiti sa kripaņo atha ya etadakśaram gārgi viditvā asmāllokātpraiti sa brāhmanah

- tadvā etadakśaram gārgy
  adṛiṣṭam draṣṭṛiśrutam śrottramatam
  mantravijnātam vijnātṛi
  nānyadato'sti draṣṭṛi
  nānyadato'sti śrotṛi
  nānyadato'sti mantṛi
  nānyadato'sti vijnāttr
  etasminnu khalvakśare gārgy
  ākāśa otaśca protaśceti
- 12. sā hovāca brāhmaṇā bhagavantas tadeva bahu manyedhvam yadasmānnamaskāreṇa mucyedhvam na vai jātu yuṣmākamimaṁ kaścidbrahmodyaṁ jeteti tato ha vācaknavyupararāma

ityaṣṭamaṁ brāhmaṇaṁ

# navamam brāhmaņam

 atha hainam vidagdhaḥ śākalyaḥ papraccha kati devā yājñavalkyeti sa haitayaiva nividā pratipede yāvanto vaiśvadevasya nividyucyante trayaśca trī ofrezca en este mundo oblaciones, haga sacrificios y realice *tapas* (austeridades) por muchos miles de años, todo eso suyo se volverá finito, sus mundos (paradisíacos) se volverán finitos.

Gargi, quienquiera que sin conocer a ese *Akshara* se vaya de este mundo, es digno de pena (como un esclavo).

Mas quienquiera que conociendo a ese Akshara se vaya de este mundo, es un Brahmana."

"Gargi, ese Akshara

es Veedor no visto,80

es Oidor no oído,

es Pensador no pensado,

es Entendedor no entendido.

No hay otro Veedor que él,

No hay otro Oidor que él,

No hay otro Pensador que él,

No hay otro Entendedor que él.

En ese *Akshara* se halla entretejido *Akasha*, Gargi, como la trama en la urdimbre."

Ella dijo:

"Venerables *Brahmanas*, pueden considerar gran cosa si pueden salir librados inclinándose ante él. No creo que nadie vaya a derrotarlo en ninguna discusión acerca de Brahman."

Con ello, Vachaknavi quedó en paz.

#### Así (fue) el octavo Brahmana.

#### Noveno Brahmana.

Entonces Vidagdha Shakalya lo interrogó:

"Yajñavalkya, cuántos (son) los devas?

Le respondió de acuerdo con el Nivid (el himno laudatorio):

"Tantos como son mencionados en el Nivid a los Vishvedevas:

<sup>80</sup> Repetición (abhyasa) de la lección ya dada más arriba en el 7mo. Brahmana.

ca śatā trayaśca trī ca sahasrety
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyeti
trayastriṃśadity
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyeti
ṣaḍity
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyeti
traya ity
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyety
dvāvity
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyety
adhyardha ity
omiti hovāca katyeva devā yājñavalkyety
eka ity
omiti hovāca katame te trayaśca trī ca śatā trayaśca
trī ca sahasreti

## 2. sa hovāca

mahimāna evaisāmete
trayastrimsattveva devā iti
katame te trayastrimsadity
astau vasava
ekādasa rudrā
dvādasādityās
te ekatrimsad

indraścaiva prajāpatiśca trayastrimśāviti

# agniśca prithivi ca vāyuścāntarikśam cādityaśca dyauśca candramāśca nakśatrāṇi caite vasava eteşu hīdam vasu sarvam hitamiti tasmādvasava iti

# 4. katame rudrā iti daśeme puruṣe prāṇā ātmaikādaśas te yadāsmāccharīrānmartyādutkrāmanty atha rodayanti tadyadrodayanti tasmādrudrā iti

5. katama ādityā iti

82 Aquí Atman significa la mente, el undécimo indriya

trescientos tres, y tres mil tres."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Treinta y tres."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Seis."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Tres."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Dos."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Uno y medio."

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Uno,"

"Sí," dijo, "¿y cuántos son los devas, Yajñavalkya?"

"Uno."

"Sí," dijo, "¿y quiénes son los trescientos tres y los tres mil tres?"

#### Le contestó:

"Esos son tan sólo los diversos poderes de aquellos; en verdad hay treinta y tres dioses."

"¿Quiénes son los treinta y tres?"

"Los ocho Vasus,

los once Rudras,

los doce Adityas,

treinta y uno.

Con Indra y Prajapati, treinta y tres."

"Agni (el Fuego), Prithivi (la Tierra), Vayu (el Aire), Antariksha (la atmósfera), Aditya (el Sol), Dyaus (el cielo), Chandramas (la Luna), los Nakshatras (las constelaciones) son los Vasus, pues en ellos descansa (vasava) todo lo que habita y por eso son Vasus."

"¿Quiénes son los Rudras?"

"Estos diez *pranas* de la persona<sup>81</sup>, y *Atman*<sup>82</sup> es el undécimo. Cuando ellos se retiran de este cuerpo mortal, entonces nos hacen llorar *(rod)* y como nos hacen llorar, por eso son *Rudras*."

<sup>81</sup> Los diez *indriyas*, cinco *jñana-indriyas* y cinco *karma-indriyas*.

<sup>&</sup>quot;¿Quiénes son los Vasus?"

<sup>&</sup>quot;¿Quiénes son los Adityas?"

dvādaśa vai māsāḥ samvatsarasyaita ādityā ete hīdam sarvamādadānā yanti te yadidam sarvamādadānā yanti tasmādādityā iti

- 6. katama indraḥ katamaḥ prajāpatiriti stanayitnurevendro yajñaḥ prajāpatiriti katamaḥ stanayitnurity aśaniriti katamo yajña iti paśava iti
- katame şadity agniśca prithivi ca vāyuścāntarikśam cādityaśca dyauścaite şad itiete hidam sarvam saditi
- katame te trayo devā iti ima eva trayo lokā eşu hīme sarve devā iti katamau tau dvau devāvity annam caiva prāṇaśceti katamo'dhyardha iti yo'yam pavata iti
- 9. Tadāhur yadayameka eva eka ivaiva pavate .ātha kathamadhyardha iti yadasminnidam sarvamadhyārdhnot tenādhyardha iti katama eko deva iti prāṇa iti sa brahma tyadityācakśate
- pṛithivyeva yasyāyatanam agnirloko mano jyotir yo vai taṁ puruṣaṁ vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇaṃ sa vai veditā syād yājñavalkya veda vā ahaṁ taṁ puruṣaṃ sarvasyātmanaḥ parāyaṇaṁ yamāttha ya evāyaṃ śārīraḥ puruṣaḥ sa esa

"Los doce meses del año. Son *Adityas* pues se van moviendo (*yanti*) llevándose (*adadana*) todo. Como se van moviendo llevándose todo, por eso son *Adityas*."

"¿Quién es Indra? ¿Quién es Prajapati?"

"Indra es el trueno, Prajapati es el sacrificio."

"Y el trueno, ¿qué es?"

"El rayo."

"Y el sacrificio, ¿qué es?"

"Los animales (del sacrificio)."

"¿Quiénes son los seis?"

"Agni (el Fuego), *Prithivi* (la Tierra), *Vayu* (el Aire), *Antariksha* (la atmósfera), el *Aditya* (el Sol) y *Dyaus* (el Cielo) son los seis, pues ellos seis son todo este (mundo)."

"¿Quiénes son los tres devas?"

"Estos mismos tres mundos, pues en ellos existen todos estos devas."

"¿Quiénes son los dos devas?"

"El alimento y el *prana*." 83

"¿Quién es el «uno y medio»?"

"El que sopla (el aire),"

#### "porque dicen:

«¿Cómo es que (siendo) sólo uno el que sopla ha de llamárselo uno y medio (adhyarda)?»

(la respuesta es:) «Porque cuando (sopla el viento) todo crece (adhyardhnot).» Por eso es uno y medio."

"¿Cuál es el único deva?"

"El *Prana*; el es Brahman (el *Sutratman*) y lo llaman «*Tyad*» (Aquello)"

## (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es la tierra, cuyo mundo es fuego, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*,

ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* corporal es ese del que hablas. Continúa."

 $<sup>^{\</sup>it 83}$  "alimento" es la materia, prana es la fuerza vital que la anima.

vadaiva śākalya tasya kā devatety amritam iti hovāca

- 11. kāma eva yasyāyatanam hṛidayam loko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam, sa vai veditā syād yājñavalkya veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāyam kāmamayaḥ puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devateti striya iti hovāca
- 12. rūpāṇyeva yasyāyatanam cakśurloko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam sa vai veditā syād yājñavalkya | veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāsāvāditye puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devateti satyamiti hovāca
- akāśa eva yasyāyatanam śrotram loko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam, sa vai veditā syād yājñavalkya veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāyam śrautraḥ prātiśrutkaḥ puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devateti diśa iti hovāca
- **14.** tama eva yasyāyatanam hṛidayam loko mano jyotir yo vai tam puruṣam

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"La inmortalidad", respondió.

#### (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es el deseo, cuyo mundo es el corazón, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* hecho de deseo es ese del que hablas. Continúa."

"¿Qué es su *devata* (divinidad)?"

"Las mujeres," respondió.

#### (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada son las formas, cuyo mundo es el ojo, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* en el Sol es ese del que hablas.

Continúa."

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"Lo Real-existente (Satyam)" dijo.

## (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es *Akasha* (el éter), cuyo mundo es el oído, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* que escucha y contesta es ese del que hablas. Continúa."

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"El espacio," respondió.

## (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al purusha cuya morada es la oscuridad, cuyo

vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇaṃ, sa vai veditā syād yājñavalkya veda vā ahaṁ taṁ puruṣaṃ sarvasyātmanaḥ parāyaṇaṁ yamāttha ya evāyaṁ chāyāmayaḥ puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devateti mṛityuriti hovāca

- 15. rūpāṇyeva yasyāyatanam cakśurloko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam, sa vai veditā syād yājñavalkya | veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāyamādarśe puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devatety asuriti hovāca
- apa eva yasyāyatanam hṛidayam loko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam, sa vai veditā syād yājñavalkya veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāyamapsu puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya tasya kā devateti varuṇa iti hovāca
- 17. reta eva yasyāyatanam hṛidayam loko mano jyotir yo vai tam puruṣam vidyātsarvasyātmanaḥ parāyaṇam, sa vai veditā syād yājñavalkya | veda vā aham tam puruṣam sarvasyātmanaḥ parāyaṇam yamāttha ya evāyam putramayaḥ puruṣaḥ sa eṣa vadaiva śākalya

mundo es el corazón, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser (atman), ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* hecho de sombras (*Chhaya*) es ese del que hablas.

Continúa.

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"La Muerte," respondió.

## (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es la forma, cuyo mundo es el ojo, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* (que está) en el espejo es ese del que hablas. Continúa."

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"El aliento vital (asu)" respondió.

#### (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es el agua, cuyo mundo es el corazón, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* (que está) en el agua es ese del que hablas. Continúa."

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"Varuna," respondió.

## (Dijo Shakalya:)

"Quienquiera que conozca al *purusha* cuya morada es la simiente, cuyo mundo es el corazón, cuya mente es luz, el refugio supremo de todo ser *(atman)*, ése es de veras un entendido, Yajñavalkya."

"A ese *purusha* que es refugio supremo de todo ser, yo lo conozco, Shakalya; este *purusha* que consiste en el hijo es ese del que hablas. Continúa."

"¿Qué es su devata (divinidad)?"

"Prajapati," respondió.

tasya kā devateti prajāpatiriti hovāca

- 18. śākalyeti hovāca yājñavalkyas tvām svidime brāhmaņā angārāvakśayanamakratā iti
- yājñavalkyeti hovāca śākalyo yadidam kurupañcālānām brāhmaṇānatyavādīḥ kim brahma vidvāniti diśo veda sadevāḥ sapratiṣṭhā iti yaddiśo vettha sadevāḥ sapratiṣṭhāḥ
- 20. kimdevato'syām prācyām diśyasīty ādityadevata iti sa ādityaḥ kasminpratiṣṭhita iti cakśuṣīti kasminnu cakśuḥ pratiṣṭhitamiti rūpeṣviti cakśuṣā hi rūpāṇi paśyati kasminnu rūpāṇi pratiṣṭhitānīti hṛidaya iti hovāca hṛidayena hi rūpāṇi jānāti hṛidaye hyeva rūpāṇi pratiṣṭhitāni bhavantīty evamevaitad yājñavalkya
- evamevaitad yājñavalkya
  kimdevato'syām daksināyām disyasīti
  yamadevata iti
  sa yamaḥ kasminpratiṣṭhita iti
  yajña iti
  kasminnu yajñaḥ pratiṣṭhita iti.
  daksināyāmiti
  kasminnu daksinā pratiṣṭhiteti
  śraddhāyāmiti
  yadā hyeva śraddhatte .atha daksinām dadāti
  śraddhāyām hyeva daksinā pratiṣṭhiteti
  bhavati iti
  kasminnu śraddhā pratiṣṭhiteti
  hṛidaya iti hovāca
  hridayena hi śraddhām jānāti hridaye hyeva

(Al ver que se había quedado callado,) dijo Yajñavalkya, "Shakalya, ¿estos *Brahmanas* (que se echaron atrás de la disputa) te hicieron (su instrumento) cual pinza para sujetar brasas?"

"Yajñavalkya," dijo Shakalya,

"Ya que has desacreditado a los *Brahmanas* de los Kurus y los Pañchalas, ¿qué Brahman conoces tú?"

"Conozco a los puntos cardinales, con sus devas y sus moradas."

"Ya que conoces a los puntos cardinales, con sus devas y sus moradas,

"¿Quién es el devata de la dirección Oriental?"

"Aditya (el Sol) es su devata."

"¿En dónde se apoya Aditya?"

"En el ojo."

"¿En dónde se apoya el ojo?"

"En las formas, pues con el ojo contempla las formas."

"¿En dónde se apoyan las formas?"

"En el corazón," dijo,

"pues a través del corazón conocemos las formas, porque las formas se apoyan en el corazón."

"Así es en verdad, Yajñavalkya."

"¿Quién es el devata de la dirección Austral?"

"Yama es su devata."

"¿En dónde se apoya Yama?"

"En el sacrificio."

"¿En dónde se apoya el sacrificio?"

"En las Dakshinas (las dádivas que se les da a los sacerdotes)."

"¿En dónde se apoyan las dádivas?

"En la fe (*Shraddha*), pues si un hombre tiene fe, entonces hace dádivas, y verdaderamente las dádivas se apoyan en la fe."

"¿En dónde se apoya la fe?"

"En el corazón," dijo,

"pues a través del corazón conocemos la fe, porque la fe se apoya en el corazón."

"Así es en verdad, Yajñavalkya."

śraddhā pratisthitā bhavatīty evamevaitad yājñavalkya

# 22. kimdevato'syām pratīcyām diśyasīti

varunadevata iti

sa varuņah kasmin pratisthita ity

apsviti

kasminnvāpah pratisthiteti

retasīti

kasminnu retah pratisthiteti

hridaya iti

tasmādapi pratirūpam jātamāhur hridayādiva sripto

hridayādiva nirmita iti

hridaye hyeva retah pratisthitam bhavatīty

evamevaitad yājñavalkya

# 23. kimdevato'syāmudīcyām diśyasīti

somadevata iti

sa somaḥ kasminpratisthita iti

dīkśāyāmiti

kasminnu dīkśā pratisthiteti

satya iti

tasmādapi dīkśitamāhuḥ satyam vadeti

satye hyeva dīkśā pratisthiteti

kasminnu satyam pratisthitamiti

hridaya iti hovāca

hṛidayena hi satyam jānāti hṛidaye hyeva satyam

pratisthitam bhavatīty

evamevaitad yājñavalkya

## 24. kimdevato'syām dhruvāyām diśyasīty

agnidevata iti

so'gniḥ kasminpratiṣṭhita iti

vācīti

kasminnu vākpratisthiteti

hṛidaya iti

kasminnu hridayam pratisthitamiti

# **25.** ahalliketi hovāca yājñavalkyo

"¿Quién es el devata de la dirección Occidental?"

"Varuna es su devata."

"¿En dónde se apoya Varuna?"

"En el agua."

"¿En dónde se apoya el agua?"

"En la simiente."

"¿En dónde se apoya la simiente?"

"En el corazón. Y por lo tanto, de un hijo que es semejante a su padre se dice que parece como salido de su corazón, o como hecho de su corazón, pues la simiente se apoya en el corazón."

"Así es en verdad, Yajñavalkya."

"¿Quién es el devata de la dirección Boreal?"

"Soma es su devata."

"¿En dónde se apoya Soma?"

"En el Diksha (la iniciación)."

"¿En dónde se apoya el diksha?"

"En lo Real-existente (*Satyam*) y por eso le dicen al que ha tomado el *Diksha:* «Di la verdad,» pues ciertamente el *Diksha* se apoya en lo Real-existente."

"¿En dónde se apoya lo Real-existente?"

"En el corazón," dijo, "pues a través del corazón conocemos lo verdadero, porque lo Real-existente se apoya en el corazón."

"Así es en verdad, Yajñavalkya."

(Dijo Shakalya:)

"¿Quién es el devata del cenit?"

"Agni es el devata."

"¿En dónde se apoya Agni?"

"En el Habla."

"¿En dónde se apoya el Habla?"

"En el corazón."

"En dónde se apoya el corazón?"

"¡Insensato!" le dijo Yajñavalkya,

chvāno vainadadvur vavāmsi vainadvimathnīranniti kasminnu tvam cātmā ca pratisthitau stha iti **26.** prāna iti kasminnu prānah pratisthita ity apāna iti kasminnvapānah pratisthita iti vyāna iti kasminnu vyānah pratisthita ity udāna iti kasminnūdānah pratisthita iti samāna iti sa esa neti netyātmāgrihyo na hi grihyate aśīryo na hi śīryate asañgo na hi sajyate asito na vyathate na risyaty etānyastāvāyatanāny astau lokā astau devā astau purusāh sa yastānpurusānniruhya pratyuhyātyakrāmat tam tvaupanisadam purusam priechāmi tam cenme na vivakývasi mūrdhā te vipatisyatīti tam ha na mene śākalyas tasya ha mūrdhā vipapāta api hāsya parimosino'sthīnyapajahrur apajahrur anyanmanyamānāh atha hovāca **27.** brāhmanā bhagavanto yo vah kāmayate sa mā pricchatu

yatraitadanyatrāsmanmanyāsai

vaddhyetadanyatrāsmatsyāc

te ha brāhmaṇā na dadhṛiṣuḥ tānhaitaiḥ ślokaiḥ papraccha yathā vṛikśo vanaspatis tathaiva puruṣo'mṛiṣā

sarve vā mā pricchata

sarvānvā vah pricchāmīti

yo vah kāmayate tam vah pricchāmi

"¡Piensas que el corazón podría estar en alguna parte fuera de nosotros! ¡Si estuviera fuera de nosotros, los perros podrían comérselo, o los pájaros desgarrarlo!"

(dijo Shakalya:)

"¿Y en qué se apoyan tú (tu cuerpo) y tu Mismidad (atman, tu corazón)?"

"En Prana."

"Y en qué se apoya Prana?"

"En Apana."

"Y en qué se apoya Apana?"

"En Vyana."

"Y en qué se apoya Vyana?"

"En Udana."

"Y en qué se apoya Udana?"

"En Samana.

"Ese *Atman* ha de enunciarse «¡Neti, neti!» (¡No así, no asá!); es inaprehensible, pues nada aprehende; es imperecible, pues no perece; es inapegado, pues no se apega; es no ligado, no sufre y no falla.

"Estas son las ocho moradas (la tierra, etc.), los ocho mundos (el fuego, etc.), los ocho *devas*, los ocho *purushas* (el corpóreo, etc.).

El que luego de proyectar y retraer a estos *purushas* los trasciende, ese *Purusha* enseñado en los Upanishads, ahora te pido (que me lo declares). Si no me lo explicas, tu cabeza rodará."

Shakalya no lo conocía, y se le desprendió la cabeza.

Incluso los ladrones se llevaron sus huesos, confundiéndolos con otra cosa.

Entonces dijo (Yajñavalkya):

"Venerables Brahmanas.

El que así lo desee, que me pregunte.

O pregúntenme todos.

O al que quiera de ustedes, yo le preguntaré,

O les preguntaré a todos."

Pero los Brahmanas no se atrevieron.

Entonces con estas shlokas los interrogó:

"Como un árbol, señor del bosque, Así es en verdad el hombre, Sus cabellos son las hojas, tasya lomāni parņāni tvagasyotpāṭikā bahiḥ tvaca evāsya rudhiram prasyandi tvaca utpaṭaḥ tasmāttadatṛiṇṇātpraiti raso vṛikśādivāhatāt māṃsānyasya śakarāṇi kināṭaṃ snāva tatsthiram asthīnyantarato dārūṇi majjā majjopamā kṛitā

yadvrikśo vrikno rohati mūlānnavatarah punah martyah svinmrityunā vriknah kasmānmūlātprarohati retasa iti mā vocata iīvatastatprajāvate dhānāruha iva vai vrikśo .añjasā pretya sambhavah yatsamūlamāvriheyur vrikśam na punarābhavet martyah svinmrityunā vriknah kasmānmūlātprarohati jāta eva na jāyate ko nvenam janayetpunah vijñānamānandam brahma rātirdātuh parāyaṇam tisthamānasya tadvida iti

iti navamam brāhmanam

iti bṛihadāraṇyakopaniṣadi tṛitīyo'dhyāyaḥ ..

atha caturto'dhyāyaḥ.

La externa piel es la corteza.

"De su piel mana la sangre, cual savia de la piel (del árbol) así del hombre herido sale su esencia, como del árbol golpeado.

"(En el árbol) las masas de carne son las capas de la madera, los tendones la fibra fuerte, los huesos son la (dura) madera interior, su médula está hecha como la médula (del hueso).

"Mas mientras el árbol abatido Vuelve a dar retoños desde la raíz, díganme: ¿De qué raíz crece un mortal después de que la muerte lo tala?

"No digan «De la simiente,» pues la simiente es producida por los vivos, mas el árbol, venido de un grano claramente vuelve a erguirse luego de la muerte.

"Si un árbol se arranca con su raíz, no volverá a crecer. Díganme: ¿De qué raíz crece un mortal después de que la muerte lo tala?

"Una vez nacido, no vuelve a nacer. ¿De dónde volverían a hacerlo nacer? Brahman, que es Entendimiento y Bienaventuranza, es alegría de quien da, y morada suprema del que tiene mente firme y sabe."

Así (fue) el noveno Brahmana.

Así (fue) el tercer Adhyaya del Brihadaranyaka Upanishad.

Ahora (se declara) el cuarto Adhyaya

## Prathamam brāhmaṇam

- 1. āūm janako ha vaideha āsām cakre atha ha yājñavalkya āvavrāja tam hovāca yājñavalkya kimarthamacārīḥ paśūnicchannaṇvantānity ubhayameva samrāḍ iti hovāca
- yatte kaścidabravīt tacchrinavāmety 2. abravīn me jitvā śailinirvāgvai brahmeti yathā mātrimānpitrimānācāryavānbrūyāt tathā tacchailirabravīd vāgvai brahmety avadato hi kim svādity abravīttu te tasyāyatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājñavalkya vāgevāyatanam ākāśah pratisthā prajñetyenadupāsīta kā prajnatā yājnavalkya vāgeva samrād iti hovāca vācā vai samrād bandhuh prajñāyata rigvedo yajurvedah sāmavedo'tharvāngirasa itihāsah purānam vidyā upanisadah ślokāh sūtrānyanuvyākhyānāni vyākhyānānistam hutamāśitam pāyitamayam ca lokah paraśca lokah sarvāni ca bhūtāni vācaiva samrāt prajñāyante vāgvai samrāt paramam brahma nainam vāgjahāti sarvānyenam bhūtānyabhikśaranti

#### Primer Brahmana.

#### OM

Cuando Janaka de Videha se hallaba sentado (para dar audiencias), se le acercó Yajñavalkya.

Le dijo:

"Yajñavalkya, ¿con qué finalidad viniste? ¿Deseando ganado o en pos de sutiles preguntas?"

"Por ambas, Su Majestad," le contestó,

"Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

"Jitvan Shailini me dijo que el Habla (Vak) es Brahman."

"Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Shailini que el Habla es Brahman, pues ¿de qué sirve un mudo? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

"No me dijo."

"Entonces ese (Brahman) es rengo, majestad."

"Dímelos pues, Yajñavalkya."

"El Habla es su cuerpo, el *akasha* (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como conocimiento (*prajña*)."

"¿De qué naturaleza es ese conocimiento, Yajñavalkya?"

"Majestad, la misma Habla (es conocimiento)," le dijo, "pues mediante el Habla, Majestad, se conoce a un amigo, y asimismo el Rig-Veda, el Yajur-Veda, el Sama-Veda, el Atharva de Angiras, el *Itihasa* (la tradición), el conocimiento de los *Puranas* (el pasado), los *Upanishads*, las *Shlokas* (versos), los *Sutras* (reglas), las *Anuvyakhyanas* y las *Vyakhyanas* (comentarios), lo que se sacrifica, lo que se derrama, lo que ha de comerse y beberse, este mundo y el otro mundo, y todas las existencias. Majestad, tan sólo por el Habla se va al conocimiento; verdaderamente, Majestad, el Habla es el supremo Brahman. El Habla no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va donde los *devas*."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

devo bhūtvā devānapyeti ya evam vidvānetadupāste hastyrisabham sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehah sa hovāca vāiñavalkvah pitā me'manyata nānanuśisya hareteti yadeva te kaścidabravīttacchrinavāmetv 3. abravīnma ūdankah śaulbāyanah prāno vai brahmeti yathā mātrimānpitrimānācāryavānbrūyāt tathā tacchaulvāvano'bravīt prāno vai brahmety aprānato hi kim syādity abravīttu te tasvāvatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājñavalkya prāna evāyatanam ākāśah pratisthā priyamityenadupāsīta kā priyatā yājñavalkya prāna eva samrād iti hovāca prānasya vai samrāt kāmāyāyājyam yājayaty apratigrihyasya pratigrihnāty api tatra vadhāśañkam bhavati yām diśameti prānasyaiva samrāt kāmāya prāno vai samrāt paramam brahma nainam prāno jahāti sarvānyenam bhūtānyabhikśaranti devo bhūtvā devānapyeti ya evam vidvānetadupāste hastyrisabham sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehah sa hovāca yājñavalkyah pitā me'manyata nānanuśisya hareteti yadeva te kaścidabravīt tacchrinavāmety

"Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

"Udanka Shaulbayana me dijo que la Vida (Prana) es Brahman."

"Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Shaulbayana que la Vida es Brahman, pues ¿de qué sirve alguien sin vida? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

"No me dijo."

"Entonces ese (Brahman) es rengo, Majestad."

"Dímelo pues, Yajñavalkya."

"La Vida (prana) es su cuerpo, el akasha (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como lo agradable (priyam)."

"¿De qué naturaleza es eso agradable, Yajñavalkya?"

"Majestad, la misma Vida (es eso agradable)," le dijo, "pues por la Vida un hombre sacrifica lo que no es sacrificable o acepta regalos de quien no es digno de concederlos; por la vida incluso va a una comarca de donde teme salir herido, Majestad. Verdaderamente, Majestad, la Vida es el supremo Brahman. La Vida no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va donde los *devas*."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

<sup>&</sup>quot;Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

abravinme barkurvārsnaś cakśurvai brahmeti yathā mātrimānpitrimānācāryavān brūyāt tathā tadvārsno'bravīt cakśurvai brahmety apaśyato hi kim syādity abravīttu te tasyāyatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājñavalkya cakśurevāvatanam ākāśah pratisthā satyamityetadupāsīta kā satyatā vājnavalkya cakśureva samrād iti hovāca cakśusā vai samrāt paśyantamāhur adrākśīriti sa āhādrākśamiti tatsatyam bhavati cakśurvai samrāt paramam brahma nainam cakśurjahāti sarvānyenam bhūtānyabhikśaranti devo bhūtvā devānapyeti ya evam vidvānetadupāste hastyrisabham sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehah sa hovāca yājñavalkyah pitā me'manyata nānanuśisya hareteti vadeva te kaścidabravit tacchrinavamety abravinme gardabhivipito bhāradvājah śrotram vai brahmeti yathā mātrimānpitrimānācāryavānbrūyāt tathā tadbhāradvājo'bravīc chrotram vai brahmety aśrinyato hi kim syādity abravīttu te tasyāyatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājñavalkya

5.

"Barku Varshna me dijo que la Vista (Chakshur, el ojo) es Brahman."

"Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Varshna que la Vista es Brahman, pues ¿de qué sirve un ciego? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

"No me dijo."

"Entonces ese (Brahman) es rengo, Majestad."

"Dímelo pues, Yajñavalkya."

"La Vista es su cuerpo, el *akasha* (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como lo Real-existente (*satyam*)."

"¿De qué naturaleza es eso Real-existente, Yajñavalkya?"

"Majestad, la misma Vista (es lo Real)," le dijo, "pues si a uno que ve le dicen: «¿Viste?» (y responde:) «Vi,» entonces eso es real.

Verdaderamente, Majestad, la Vista es el supremo Brahman. La Vista no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va donde los *devas*."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

<sup>&</sup>quot;Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

<sup>&</sup>quot;Gardabhivipita Bharadwaja me dijo que el Oído (Shrotra) es Brahman."

<sup>&</sup>quot;Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Bharadwaja que el Oído es Brahman, pues ¿de qué sirve un sordo? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

<sup>&</sup>quot;No me dijo."

<sup>&</sup>quot;Entonces ese (Brahman) es rengo, Majestad."

<sup>&</sup>quot;Dímelo pues, Yajñavalkya."

<sup>&</sup>quot;El Oído es su cuerpo, el *akasha* (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como lo infinito (*ananta*)."

śrotramevāyatanam ākāśah pratisthā anantamityenadupāsīta kānantatā yājñavalkya diśa eva samrād iti hovāca tasmādvai samrād api vām kānca diśam gacchati naivāsyā antam gacchaty anantā hi diśo diśo vai samrāt śrotramśrotram vai samrāt paramam brahma nainam śrotram jahāti sarvānyenam bhūtānvabhikśaranti devo bhūtvā devānapveti va evam vidvānetadupāste hastyrisabham sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehah sa hovāca yājñavalkyah pitā me'manyata nānanuśisya hareteti

yadeva te kaścidabravīt tacchrinavāmety 6. abravīnme satyakāmo jābālo mano vai brahmeti yathā mātrimānpitrimānācāryavānbrūvāt tathā tajjābālo abravīn mano vai brahmety amanaso hi kim syādity abravīttu te tasyāyatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājňavalkya mana evāyatanam ākāśah pratisthā ananda ityenadupāsīta kānandatā yājñavalkya mana eva samrād iti hovāca manasā vai samrāt striyamabhihāryate tasyām pratirūpah putro jāyate sa ānando "¿De qué naturaleza es eso infinito, Yajñavalkya?"

"Majestad, las mismas direcciones (disha) (son lo infinito)," le dijo, "por lo tanto, Majestad, en cualquier dirección que se marche, jamás se llega al fin, pues las direcciones son infinitas.

Verdaderamente, Majestad, las direcciones son el Oído<sup>84</sup>, y el Oído, Majestad, es el supremo Brahman. El Oído no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va donde los *devas*."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

"Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

"Satyakama Jabala me dijo que el Pensamiento (Manas, la mente) es Brahman."

"Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Jabala que el pensamiento es Brahman, pues ¿de qué sirve uno que no piensa? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

"No me dijo."

"Entonces ese (Brahman) es rengo, Majestad"

"Dímelo pues, Yajñavalkya."

"el Pensamiento es su cuerpo, el *akasha* (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como lo dichoso (*ananda*)."

"¿De qué naturaleza es esa dicha, Yajñavalkya?"

"Majestad, el mismo Pensamiento (es dicha)," le dijo, "porque a través del pensamiento, Majestad, el hombre desea a una mujer, y de ella le nace un hijo parecido, y eso es dichoso.

Verdaderamente, Majestad, el Pensamiento es el supremo Brahman. El Pensamiento no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> En India se asocia el sentido del Oído con el espacio, pues el oído puede escuchar sonidos que provienen de todas direcciones, a diferencia de la Vista, que sólo percibe lo que está frente a nosotros.

mano vai samrāṭ paramam brahma nainam mano jahāti sarvānyenam bhūtānyabhikśaranti devo bhūtvā devānapyeti ya evam vidvānetadupāste hastyriṣabham sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehaḥ sa hovāca yājñavalkyaḥ pitā me'manyata nānanuśiṣya hareteti

pitā me'manyata nānanuśisva hareteti vadeva te kaścidabravīt tacchrinavāmetv 7. abravinme vidagdhah śākalyo hridavam vai brahmeti vathā mātrimānpitrimānācāryavānbrūvāt tathā tacchākalyo'bravīd hridayam vai brahmety ahridayasya hi kim syādity abravīttu te tasvāvatanam pratisthām na me'bravidity ekapādvā etat samrād iti sa vai no brūhi yājñavalkya hridayamevāyatanam ākāśah pratisthā sthitirityenadupāsīta kā sthititā yājñavalkya hridayameva samrād iti hovāca hridayam vai samrāt sarvesām bhūtānāmāyatanam hridayam vai samrāt sarvesām bhūtānām pratisthā hridaye hyeva samrāt sarvāni bhūtāni pratisthitāni bhavanti hridayam vai samrāt paramam brahma nainam hridayam jahāti sarvānyenam bhūtānyabhikśaranti apyeti devo bhūtvā devānapyeti va evam vidvānetadupāste hastyrisabham sahasram dadāmīti hovāca janako

vaidehah

donde los devas."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

"Escuchemos lo que alguno (de tus maestros) pueda haberte dicho."

"Vidagdha Shakalya me dijo que el Corazón (Hridaya, el Entendimiento $^{85}$ ) es Brahman."

"Como podría decir quien tuvo (el beneficio de un) buena madre, padre y maestro, así te dijo Shakalya que el Corazón es Brahman, pues ¿de qué sirve alguien sin Corazón? ¿Pero te habló del cuerpo (ayatana) y del lugar de reposo (pratishtha) de ese Brahman?"

"No me dijo."

"Entonces ese (Brahman) es rengo, Majestad."

"Dímelo pues, Yajñavalkya."

"El Corazón es su cuerpo, el *akasha* (éter) es su lugar de reposo, y ha de venerárselo como estabilidad (*Sthiti*)."

"¿De qué naturaleza es esa estabilidad, Yajñavalkya?"

"Majestad, el Corazón mismo (es estabilidad)," le dijo, "pues el Corazón, Majestad, es el cuerpo de todas las existencias, y el Corazón, Majestad, es lugar de reposo de todas las existencias, pues todas las existencias reposan en el Corazón, Majestad.

Verdaderamente, Majestad, el Corazón es el supremo Brahman. El Corazón no abandona al que con este conocimiento venera a Aquello; todas las existencias se le acercan, y devenido en *deva*, va donde los *devas*."

"Te daré mil (vacas) y un toro elefantino (por esto)," dijo Janaka de Videha.

Yajñavalkya le dijo:

"Mi padre era de la opinión de no aceptar recompensas sin haber instruido enteramente (a un discípulo)."

<sup>85</sup> También *buddhi* 

# sa hovāca yājñavalkyaḥ pitā me'manyata nānanuśisya hareteti

# iti prathamam brāhmaṇam

# dvitīyam brāhmaṇam .

- 1. janako ha vaidehaḥ kūrcādupāvasarpannuvāca namaste'stu yājñavalkyānu mā śādhīti sa hovāca yathā vai samrāṇ mahāntamadhvānameṣyanratham vā nāvam vā samādadītaivamevaitābhirupaniṣadbhiḥ samāhitātmāsy evam vṛindāraka āḍhyaḥ sannadhītaveda uktopaniṣatka ito vimucyamānaḥ kva gamiṣyasīti nāham tad bhagavan veda yatra gamiṣyāmīty atha vai te'ham tadvakśyāmi yatra gamiṣyasīti bravītu bhagavāniti
- 2. indho ha vai nāmaiṣa yo'yam dakśine'kśanpuruṣas tam vā etamindham santamindra ityācakśate parokśeṇaiva parokśapriyā iva hi devāh pratyakśadvisah
- athaitadvāme'kśaṇi puruṣarūpam eṣāsya patnī virāṭ tayoreṣa saṃstāvo ya eṣo'ntarhṛidaya ākāśo'thainayoretadannaṁ ya eṣo'ntarhṛidaye lohitapiṇḍo'thainayoretatprāvaraṇaṁ yadetadantarhṛidaye jālakamivāthainayoreṣā sṛitiḥ saṁcaraṇī yaiṣā hṛidayādūrdhvā nāḍyuccarati yathā keśaḥ sahasradhā bhinna evamasyaitā hitā nāma nāḍyo'ntarhṛidaye pratiṣṭhitā bhavanty etābhirvā etadāsrayadāsrayati

\_

### Así (fue) el primer Brahmana.

### Segundo Brahmana

Janaka de Videha descendió de su trono y dijo:

"Me inclino ante ti, Yajñavalkya. Enséñame."

Él le dijo:

"Majestad, así como un hombre que quiere hacer un largo viaje se proveería de un carro o una nave, así está tu mente (atman) bien provista de estos *Upanishads*.

"Eres honorable, rico, has aprehendido los *Vedas* y te han recitado los *Upanishads*. ¿A dónde irás pues cuando te vayas de aquí?"

"Bhagavan, no sé a donde iré."

"Entonces te diré eso: a dónde irás."

"Dilo, Bhagavan."

## (Dijo Yajñavalkya:)

"El *purusha* que está en el ojo derecho, se llama Indha, y a ese Indha lo llaman veladamente Indra, pues ciertamente a los *devas* les agrada lo velado *(paroksha)*, y les disgusta lo evidente *(pratyaksha)*.

"Ahora bien, eso que tiene forma de purusha en el ojo (izquierdo), es su esposa, Virat.  $^{86}$ 

Su lugar de encuentro es el *akasha* interior del corazón. Y eso con lo que ambos se alimentan es la roja masa interior del corazón; y su cobija es eso que en el interior del corazón es como una red; y el camino por el cual se mueven (al ir del sueño a la vigilia) es el *nadi* (la arteria) que sale hacia arriba del corazón.

Los *nadis* (menores) llamados *Hita*, afirmados en el interior del corazón, son como un cabello dividido en mil partes. Fluyendo por ellos, fluye este (alimento), y es como si (el cuerpo sutil o *Taijasa*) recibiera un

<sup>86</sup> La materia (Nikh.)

tasmādesa praviviktāhāratara ivaiva bhavatyasmācchārīrādātmanah tasya prācī dikprāncah prānāh 4. dakśinā digdakśine prānāh pratīcī dikpratyancah prānā udīcī digudancah prānāh ūrdhvā digūrdhvāh prānāh avācī digavāncah prānāh sarvā diśah sarve prānāh sa esa neti netyātmāgrihyo na hi grihyate. aśīrvo na hi śīrvate asango na hi sajvate asito na vyathate na risyaty abhayam vai janaka prāpto'sīti hovāca yājñavalkyah sa hovāca janako vaideho'bhayam tvā gacchatād yājñavalkya yo no bhagavann abhayam vedayase namaste'sty ime videhā ayamahamasmi

iti dvitīyam brāhmaņam ..

# tṛitīyam brāhmaṇam .

1. janakaṃ ha vaidehaṁ yājñavalkyo jagāma sa mene na vadiṣya iti atha ha yajjanakaśca vaideho yājñavalkyaścāgnihotre samūdāte tasmai ha yājñavalkyo varaṁ dadau sa ha kāmapraśnameva vavre taṃ hāsmai dadau taṃ ha samrāḍeva pūrvaṁ

\_

alimento más puro que el ser corpóreo (Vaishvanara).

"(Para el sabio que en el sueño profundo está identificado con *prajña*)<sup>87</sup>, su rumbo Oriental son los *pranas* que van hacia el Este.

Su rumbo Austral son los pranas que van hacia el Sur.

Su rumbo Occidental son los pranas que van hacia el Oeste.

Su rumbo Boreal son los pranas que van hacia el Norte.

Su rumbo Superior (hacia el Cenit) son los pranas que van hacia arriba.

Su rumbo Inferior (hacia el Nadir) son los pranas que van hacia abajo.

Todos los rumbos son todos los pranas.

Ese *Atman* ha de enunciarse «¡Neti, neti!» (¡No así, no asá!); es inaprehensible, pues nada aprehende; es imperecible, pues no perece; es inapegado, pues no se apega; es no ligado, no sufre y no falla.

"Janaka, has logrado en verdad (Aquello que es) la ausencia de temor," dijo Yajñavalkya.

Le dijo Janaka de Videha:

"Que la ausencia de temor vaya (también) contigo, Bhagavan Yajñavalkya, que nos enseñas la ausencia de temor. Me inclino ante ti. Aquí están estos Videhas, y aquí estoy yo, (tu esclavo.)"

### Así (fue) el segundo Brahmana.

### Tercer Brahmana.

Yajñavalkya vino a lo de Janaka de Videha y pensaba "No voy a hablar".

Pero en otra ocasión, cuando Janaka de Videha y Yajñavalkya sostuvieron una conversación acerca del *Agnihotra*, Yajñavalkya le había concedido una gracia.

Aquél eligió entonces interrogarlo cuanto deseara.

Él se lo concedió, y así su Majestad preguntó primero:

<sup>87</sup> Agregado de Nikhilananda

papraccha

- Yājñavalkya
  kimjyotirayam puruṣa ity
  ādityajyotiḥ samrāḍ iti hovācādityenaivāyam
  jyotiṣāste palyayate karma kurute vipalyetīty
  evamevaitad yājñavalkya
- astamita āditye yājñavalkya kimjyotirevāyam puruṣa iti candramā evāsya jyotirbhavatīti candramasaivāyam jyotiṣāste palyayate karma kurute vipalyetīty evamevaitad yājñavalkya
- 4. astamita āditye yājñavalkya candramasyastamite kiṁjyotirevāyaṁ puruṣa ity agnirevāsya jyotirbhavaty agninaivāyaṃ jyotiṣāste palyayate karma kurute vipalyetīty evamevaitad yājñavalkya
- astamita āditye yājñavalkya candramasyastamite śānte'gnau kiṁjyotirevāyaṁ puruṣa iti vāgevāsya jyotirbhavatīti vācaivāyaṁ jyotiṣāste palyayate karma kurute vipalyetīti tasmādvai samrāḍ api yatra svaḥ pāṇirna vinirjñāyate atha yatra vāguccaraty upaiva tatra nyetīty evamevaitad yājñavalkya
- 6. astamita āditye yājñavalkya candramasyastamite śānte'gnau śāntāyām vāci kimjyotirevāyam puruṣa ity ātmaivāsya jyotirbhavaty ātmanaivāyam jyotiṣāste palyayate karma kurute vipalyetīti
- 7. katama ātmeti yo'yam vijnānamayah prāņeşu hridyantarjyotih puruşah sa samānah sannubhau lokāvanusamcarati dhyāyatīva lelāyatīva sa hi svapno bhūtvemam lokamatikrāmati

"Yajñavalkya,

¿Cuál es la luz del purusha?"

"El Sol, Majestad," le dijo, "pues tan sólo con la luz del Sol el ser humano se sienta, se mueve, hace lo que ha de hacer, y regresa."

"Así es, Yajñavalkya."

"Y cuando el Sol se ha puesto, Yajñavalkya, ¿cuál es pues la luz del purusha?"

"La Luna por cierto es su luz, pues tan sólo con la luz de la Luna el ser humano se sienta, se mueve, hace lo que ha de hacer, y regresa."

"Así es, Yajñavalkya."

"Y cuando el Sol se ha puesto, Yajñavalkya, y la Luna se ha puesto, ¿cuál es pues la luz del *purusha?*"

"El fuego por cierto es su luz, pues tan sólo con la luz del fuego el ser humano se sienta, se mueve, hace lo que ha de hacer, y regresa."

"Así es, Yajñavalkya."

"Y cuando el Sol se ha puesto, Yajñavalkya, y la Luna se ha puesto, y el fuego se ha extinguido, ¿cuál es pues la luz del *purusha?*"

"La Voz por cierto es su luz, pues tan sólo con la luz del sonido el ser humano se sienta, se mueve, hace lo que ha de hacer y regresa.

"Por eso, Majestad, cuando uno no puede siquiera distinguir la propia mano, pero se alza una voz, uno va hacia ella."

"Así es, Yajñavalkya."

"Y cuando el Sol se ha puesto, Yajñavalkya, y la Luna se ha puesto, y el fuego se ha extinguido, y la voz se ha acallado, ¿cuál es pues la luz del purusha?"

"Atman es por cierto su luz, pues tan sólo con la luz de Atman el ser humano se sienta, se mueve, hace lo que ha de hacer, y regresa."

"¿Cuál es ese Atman?"

"Ese *purusha* luminoso que es *Vijñana-maya* (hecho de entendimiento), que está en el interior del corazón, rodeado por los *pranas* (sentidos), permaneciendo el mismo, vaga por los dos mundos como si pensara, como si se moviera. Durante el soñar (*svapna*), trasciende este mundo y

# mrityo rūpāņi

- 8. sa vā ayam puruṣo jāyamānaḥ śarīramabhisampadyamānaḥ pāpmabhiḥ saṃṣṛijyate sa utkrāmanmriyamāṇaḥ pāpmano vijahāti
- tasya vā etasya puruṣasya dve eva sthāne bhavata idam ca paralokasthānam ca sandhyam tritīyam svapnasthānam tasminsandhye sthāne tiṣṭhannete ubhe sthāne paśyatīdam ca paralokasthānam ca atha yathākramo'yam paralokasthāne bhavati tamākramamākramyobhayānpāpmana ānandāmśca paśyati sa yatra prasvapity asya lokasya sarvāvato mātrāmapādāya svayam vihatya svayam nirmāya svena bhāsā svena jyotiṣā prasvapity atrāyam puruṣaḥ svayam jyotirbhavati
- na tatra rathā na rathayogā na panthāno bhavanty atha rathānrathayogānpathaḥ ṣrijate na tatrānandā mudaḥ pramudo bhavanty athānandānmudaḥ pramudaḥ ṣrijate na tatra veśāntāḥ puṣkariṇyaḥ sravantyo bhavanty atha veśāntānpuṣkariṇīḥ sravantīḥ srijate sa hi kartā
- **11.** Tadete ślokā bhavanti

Svapnena śārīramabhiprahatyā Suptaḥ suptānabhicākaśīti Śukramādāya punaraiti sthānaṃ hiraṇmayaḥ puruṣa ekahaṃsaḥ

prāṇena rakśannaparaṁ kulāyaṁ bahiṣkulāyādamṛitaścaritvā sa īyate'mṛito yatrakāmaṃ hiranmayah purusa ekahamsah

todas las formas mortales."88

"Este *purusha*, al nacer, es decir al asumir un cuerpo, queda vinculado a todos los males; al morir, es decir al partir, deja atrás todos los males."

"Y para este *purusha* hay dos estados, uno es aquí (en este mundo,) y el otro en el otro mundo, y como tercer (estado) el estado intermedio de ensueño (*svapna*).

"Cuando está en ese estado intermedio, contempla a la vez los (otros) dos estados, este de aquí y el otro mundo.

"Ahora bien, cualquiera sea su manera de entrar al otro mundo, al lograr esa entrada contempla ambos, males y bendiciones.

"Cuando se duerme, luego de haberse llevado consigo la forma material del mundo entero, destruyéndola y volviéndola a construir, duerme (ensoñando) merced a su propia luz. Allí (en ese estado) el *purusha* se vuelve su propia luz."

"Allí (en ese estado) no hay carros (verdaderos) ni caballos, ni caminos, sino que él emana de sí (crea) carros, caballos y caminos.

"Allí no hay dicha, felicidad ni goce, sino que él emana de sí (crea) dichas, felicidades y goces.

"Allí no hay estanques, lagos ni ríos, sino que él emana de sí (crea) estanques, lagos y ríos.

"El es ciertamente el hacedor."

"Sobre eso existen estos *shlokas* (versos):

«Luego de insensibilizar mediante el sueño (svapna) todo lo que pertenece al cuerpo,

Sin estar dormido (supta) observa a los dormidos (sentidos)

El ánsar solitario, el áureo purusha,

Habiéndose envuelto en claridad, retorna a su lugar.»

«Protegiendo con el prana el nido inferior,

el inmortal sale del nido,

el ánsar solitario, el áureo purusha,

el inmortal, va allí donde le place.»

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Todo lo que cae bajo el dominio de la muerte, todo lo perecedero.

- svapnānta uccāvacamīyamāno rūpāṇi devaḥ kurute bahūni uteva strībhiḥ saha modamāno jakśadutevāpi bhayāni paśyan
- arāmamasya paśyanti na tam paśyati kaścaneti tam nāyatam bodhayedityāhuḥ durbhiṣajyam hāsmai bhavati yameṣa na pratipadyate atho khalvāhur jāgaritadeśa evāsyaiṣa yāni hyeva jāgrat paśyati tāni supta ityatrāyam puruṣaḥ svayam jyotirbhavati so'ham bhagavate sahasram dadāmy ata ūrdhvam vimokśāya brūhīti
- sa vā eṣa etasminsamprasāde ratvā caritvā dṛiṣṭvaiva puṇyam ca pāpam ca punaḥ pratinyāyam pratiyonyādravati svapnāyaiva sa yattatra kiñcitpaśyatyananvāgatastena bhavati asango hyayam puruṣa ity evamevaitad yājñavalkya so'ham bhagavate sahasram dadāmy ata ūrdhvam vimokśāyaiva brūhīti
- 16. sa vā eṣa etasmintsvapne ratvā caritvā dṛiṣṭvaiva puṇyaṁ ca pāpaṁ ca punaḥ pratinyāyaṁ pratiyonyādravati buddhāntāyaiva sa yattatra kiñcitpaśyatyananvāgatastena bhavaty asañgo hyayaṁ puruṣa ity evamevaitad yājñavalkya so'haṁ bhagavate sahasraṁ dadāmy ata ūrdhvaṁ vimokśāyaiva brūhīti
- 17. sa vā eṣa etasminbuddhānte ratvā caritvā dṛiṣṭvaiva puṇyaṁ ca pāpaṁ ca punaḥ pratinyāyaṁ pratiyonyādravati svapnāntāyaiva
- 18. tadyathā mahāmatsya ubhe kūle'nusamcarati pūrvam cāparam caivamevāyam puruṣa etāvubhāvantāvanusamcarati svapnāntam ca

«Se eleva y desciende en su soñar el *deva*, y produce formas múltiples, regocijándose con mujeres, ora riendo (con sus amigos), ora presenciando espectáculos pavorosos.»

"La gente puede ver su campo de juegos, pero a él nadie lo ve. Por eso se dice: «No despierten de repente a una persona,»

pues no es fácil remediarla si no regresa (correctamente a su cuerpo.)

"A esto algunos (objetan) diciendo: «Este (soñar) es igual que el estado de vigilia (*jagarita*), pues lo que ve dormido (*supta*) es tan sólo lo que ve estando despierto (*jagrat*).» Pero no, allí (al soñar) el *purusha* se vuelve su propia luz (como antes explicamos)."

(Dijo Janaka:)

"Bhagavan, te otorgo mil (vacas). Sigue hablando para (mi) emancipación."

(Dijo Yajñavalkya:)

"Aquél, luego de haberse movido por doquier y de ver tanto lo bueno como lo malo, y luego de gozar de sí en ese estado dichoso (samprasada, el sueño profundo), se apura a regresar tal como vino al lugar del que partió, el sueño (svapna). Y sea lo que fuere que haya visto allí, eso no lo sigue (no lo afecta), pues ese purusha no está apegado a nada."

"Así es, Yajñavalkya. Bhagaván, te otorgo mil (vacas). Sigue hablando para (mi) emancipación."

### (Dijo Yajñavalkya:)

"Aquél, luego de gozar de sí en ese sueño (svapna, el soñar), luego de haberse movido por doquier y de ver tanto lo bueno como lo malo, se apura a regresar tal como vino al lugar del que partió, a la vigilia. Y sea lo que fuere que haya visto allí, eso no lo sigue (no lo afecta), pues ese purusha no está apegado a nada."

"Así es, Yajñavalkya. Bhagaván, te otorgo mil (vacas). Sigue hablando para (mi) emancipación."

"Aquél, luego de gozar de sí en vigilia, luego de haberse movido por doquier y de ver tanto lo bueno como lo malo, se apura a regresar tal como vino al lugar del que partió, al sueño (svapna)."

"Así como un gran pez se mueve entre las dos riberas de un río, la derecha y la izquierda, así el *purusha* oscila entre esos dos estados, el de sueño y el de vigilia."

- buddhāntam ca
- 19. Tadyathāsminnākāśe śyeno vā suparņo vā viparipatya śrāntaḥ saṃhatya pakśau saṁlayāyaiva dhriyata evamevāyaṁ puruṣa etasmā antāya dhāvati yatra supto na kaṁ cana kāmaṁ kāmayate na kaṁ cana svapnaṁ paśyati
- 20. tā vā asyaitā hitā nāma nāḍyo yathā keśaḥ sahasradhā bhinnastāvatāṇimnā tiṣṭhanti śuklasya nīlasya pingalasya haritasya lohitasya pūrṇā atha yatrainam ghnantīva jinantīva hastīva vicchāyayati gartamiva patati yadeva jāgradbhayam paśyati tadatrāvidyayā manyate atha yatra deva iva rājevāhamevedaṃ sarvo'smīti manyate so'sya paramo lokāh
- 21. tadvā asyaitadaticchandā apahatapāpmābhayaṃ rūpaṁ tadyathā priyayā striyā saṃpariṣvakto na bāhyaṁ kiṁ cana veda nāntaramevamevāyaṁ puruṣaḥ prājñenātmanā saṃpariṣvakto na bāhyaṁ kiṁ cana veda nāntaraṁ tadvā asyaitadāptakāmamātmakāmamakāmaṁ rūpaṁ śokāntaraṁ
- 22. Atra pitāpitā bhavati mātāmātā lokā alokā devā adevā vedā avedā yajñas ayajñas. hatra steno'steno bhavati bhrūṇahābhrūṇahā Cāṇḍālo'caṇḍālaḥ paulkaso'paulkaso śramaṇo'śramaṇastāpaso'tāpaso'nanvāgataṁ puṇyenānanvāgataṁ pāpena tīrṇo hi tadā sarvāñchokānhridayasya bhavati
- Yadvai tanna paśyati paśyanvai tanna paśyati na hi drasturdristerviparilopo vidyate vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato nyadvibhaktam yatpaśyet

\_

"Así como un halcón o cualquier otra ave (veloz), luego de que ha vagado por *Akasha* (el espacio) se cansa, y plegando sus alas llega a su nido, así el *purusha* se apura a regresar al estado en el que (profundamente) dormido (*supta*) ya no desea deseos, ni presencia sueños."

"Hay en él<sup>89</sup> unos *nadis* llamados *hita*, del tamaño de un cabello dividido en mil partes, llenos de blanco, de azul, de amarillo, de verde y de rojo.<sup>90</sup> "Ahora bien, cuando pareciera que lo matan, cuando pareciera que lo vencen, cuando pareciera que un elefante lo persigue, cuando pareciera caerse en un pozo, es él quien fantasea por ignorancia ese temor que percibe despierto.

"Y también cuando se figura como un dios o como un rey, o (piensa) «Yo soy todo este universo». Esos son sus mundos supremos."

"Esta es ciertamente su forma (verdadera), libre de deseo, libre de mal, libre de temor.

"Así como un hombre cuando lo abraza su esposa amada no conoce nada externo, nada interno, así este *purusha*, cuando es abrazado por su inteligente (*prajña*) *Atman*, no conoce nada externo, nada interno.

"Esta es verdaderamente su forma (verdadera), en la que sus deseos están satisfechos, en la que sólo *Atman* es su deseo, en la que no hay deseo, libre ya de todo pesar."

"Allí el padre no es padre, la madre no es madre, el mundo no es mundo, el *deva* no es *deva*, los *Vedas* no son *Vedas*, los *Yajñas* no son *Yajñas*.

"Allí el ladrón no es ladrón, el asesino no es asesino, el Chandala no es Chandala, el Paulkasa no es Paulkasa, el monje no es monje, el asceta no es asceta. No lo siguen los méritos, no lo siguen los errores; pues entonces se halla más allá de todos los pesares de su corazón."

"Y cuando (se dice que) allí (en sueño profundo, *sushupti*) no ve, todavía ve, aunque no vea. Pues la vista (*drishtir*) del Veedor (*drashtur*) no cesa pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa que ver,) nada otro,

<sup>89</sup> En el cuerpo

<sup>90</sup> Son la sede del cuerpo sutil, que es el depósito de las impresiones (Nikh.)

- yadvai tanna jighrati jighranvai tanna jighrati na hi ghrāturghrāterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yajjighret
- 25. yadvai tanna rasayate rasayanvai tanna rasayate na hi rasayitū rasayiterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yadrasayet
- yadvai tanna vadati vadanvai tanna vadati na hi vakturvakterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yadvadet
- yadvai tanna śṛiṇoti śṛiṇvanvai tanna śṛiṇoti na hi śrotuḥ śruterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yacchrinuyāt
- yadvai tanna manute manvāno vai tanna manute na hi manturmaterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yanmanvīta
- 29. yadvai tanna spṛiśati spṛiśanvai tanna spṛiśati na hi spṛaṣṭuḥ spṛiṣṭerviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yatspṛiśet
- **30.** yadvai tanna vijānāti vijānanvai tanna vijānāti na hi vijñāturvijñāterviparilopo vidyate'vināśitvān na tu taddvitīyamasti tato'nyadvibhaktam yadvijānīyāt
- 31. yatra vā anyadiva syāt tatrānyo'nyatpaśyed anyo'nyajjighred anyo'nyadrasayed

diferente de él, que pueda verse.

"Y cuando (se dice que) allí no huele, todavía huele, aunque no huela. Pues el olfato (ghratir) del Oledor (ghratur) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa que oler,) nada otro, diferente de él, que pueda olerse.

"Y cuando (se dice que) allí no gusta, todavía gusta, aunque no guste. Pues el gusto (*rasayitir*) del Gustador (*rasayitur*) no cesa pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa que gustar,) nada otro, diferente de él, que pueda gustarse.

"Y cuando (se dice que) allí no habla, todavía habla, aunque no hable. Pues el habla (vaktir) del Hablador (vaktur) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa a nombrar,) nada otro, diferente de él, del que pueda hablarse.

"Y cuando (se dice que) allí no oye, todavía oye, aunque no oiga. Pues el oído (*shrutir*) del Oidor (*shrotur*) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa a oír,) nada otro, diferente de él, que pueda oírse.

"Y cuando (se dice que) allí no piensa, todavía piensa, aunque no piense. Pues el pensamiento (*matir*) del Pensador (*mantur*) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa a pensar,) nada otro, diferente de él, en que pueda pensarse.

"Y cuando (se dice que) allí no palpa, todavía palpa, aunque no palpe. Pues el tacto (*sprishtir*) del Tocador (*sprashtur*) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa a palpar,) nada otro, diferente de él, que pueda palparse.

"Y cuando (se dice que) allí no entiende, todavía entiende, aunque no entienda. Pues el entendimiento (*vijñatir*) del Entendedor (*vijñatur*) no cesa, pues éste es imperecible.

Sino que entonces no hay una segunda (cosa a entender,) nada otro, diferente de él, que pueda entenderse.

"(En vigilia y al soñar), cuando parece que hay otro, entonces puede uno ver lo otro.

puede uno oler lo otro,

puede uno gustar lo otro,

anyo'nyadvaded anyo'nyacchṛiṇuyād anyo'nyanmanvītā nyo'nyatspṛiśed anyo'nyadvijānīyāt

- salila eko draṣṭādvaito bhavaty
  eṣa brahmalokaḥ samrāḍ
  iti hainamanuśaśāsa yājñavalkya.
  Eṣāsya paramā gatir
  eṣāsya paramā sampad
  eṣo'sya paramo loka
  eṣo'sya parama ānanda
  etasyaivānandasyānyāni bhūtāni mātrāmupajīvanti
- sa yo manūsyānām rāddhah samriddho 33. bhavatyanyesāmadhipatih sarvairmānusyakairbhogaih sampannatamah sa manusyānām parama ānando atha ye satam manusyanamanandah sa ekah pitrinām jitalokānāmānando atha ye satam pitrinām jitalokānāmānandāh sa eko gandharvaloka anando atha ye satam gandharvaloka anandah sa ekah karmadevānāmānando ye karmanā devatvamabhisampadyante atha ye satam karmadevanamanandah sa eka ājānadevānāmānando yaśca śrotriyo'vrijino'kāmahato atha ye satamajanadevanamanandah sa ekah prajāpatiloka ānando yaśca śrotriyo'vrijino'kāmahato atha ye satam prajapatiloka anandah sa eko brahmaloka ānando yaśca śrotriyo'vrijino'kāmahato athaisa eva parama ānanda esa brahmalokah

<sup>91</sup> Uno que ha oído la recitación de las escrituras védicas.

puede uno hablar lo otro, puede uno oír lo otro, puede uno pensar lo otro, puede uno palpar lo otro, puede uno entender lo otro.

"El Uno Veedor es un océano sin dualidad.

Ese es el mundo de Brahman, Majestad."

—Así le enseñó Yajñavalkya—

"Esta es su meta suprema,

Este es su éxito supremo,

Este es su mundo supremo,

Esta es su dicha suprema.

Todas las demás existencias viven tan sólo de una fracción de esa dicha."

"Si un hombre es sano, rico y señor de otros, rodeado por todos los placeres humanos, esa es la más alta dicha para los humanos.

"Ahora, cien dichas humanas es una dicha de los *Pitris* que han alcanzado el mundo (de los *Pitris*).

"A su vez, cien dichas de los *Pitris* que han alcanzado ese mundo, es una dicha en el mundo de los *Gandharvas*.

"A su vez, cien dichas en el mundo de los *Gandharvas*, hacen una dicha de los (que son) *devas* por mérito, que por la acción (meritoria) obtienen su carácter de *devas*.

"A su vez, cien dichas de los (que son) *devas* por mérito, hacen una dicha de los (que son) *devas* de nacimiento, o la de un *Shrotriya*<sup>91</sup> intachable, y no dominado por el deseo.

"A su vez, cien dichas de los (que son) *devas* por nacimiento o *Shrotriyas* intachables no dominados por el deseo, hacen una dicha en el mundo de Prajapati, o la de un *Shrotriya* intachable, no dominado por el deseo.

"A su vez, cien dichas en el mundo de Prajapati, o la de un *Shrotriya* intachable, no dominado por el deseo, hacen una dicha en el mundo de Brahman. Y esta es la dicha más alta, este es el mundo de Brahman, Maiestad."

Así habló Yajñavalkya.

"Bhagaván, te otorgo mil (vacas). Sigue hablando para (mi) emancipación."

samrāḍ iti hovāca yājñavalkyaḥ so'haṁ bhagavate sahasraṁ dadāmy ata ūrdhvaṁ vimokśāyaiva brūhīty atra ha yājñavalkyo bibhayāṃcakāraḥ medhāvī rājā sarvebhyo māntebhya udarautsīditi

- sa vā eṣa etasminsvapnānte ratvā caritvā dṛiṣṭvaiva puṇyaṁ ca pāpaṁ ca punaḥ pratinyāyaṁ pratiyonyādravati buddhāntāyaiva
- Tadyathānaḥ susamāhitamutsarjadyāyādevamevāyaṃ śārīra ātmā prājñenātmanānvārūḍha utsarjanyāti yatraitadūrdhvocchvāsī
  Bhavati
- sa yatrāyamaṇimānaṁ nyeti jarayā vopatapatā vāṇimānaṁ nigacchati tadyathāmraṁ vodumbaraṁ vā pippalaṁ vā bandhanātpramucyata evamevāyaṁ puruṣa ebhyo'ñgebhyaḥ saṁpramucya punaḥ pratinyāyaṁ pratiyonyādravati prāṇāyaiva
- 37. tadyathā rājānamāyantamugrāḥ pratyenasaḥ sūtagrāmaṇyo'nnaiḥ pānairavasathaiḥ pratikalpante ayamāyātyayamāgacchatīty evaṃ haivaṁvidaṃ sarvāṇi bhūtāni pratikalpanta idaṁ brahmāyātīdamāgacchatīti
- 38. tadyathā rājānam prayiyāsantamugrāḥ pratyenasaḥ sūtagrāmaṇyo'bhisamāyanty evamevemamātmānamantakāle sarve prāṇā abhisamāyanti yatraitadūrdhyocchyāsī bhayati

iti tritīyam brāhmaṇam

Caturtham brāhmaṇam .

Entonces Yajñavalkya temió que el inteligente rey lo estuviera llevando a darle la solución de todas sus preguntas.

(Dijo Yajñavalkya:)

"Aquél, luego de gozar de sí en ese sueño (svapna, el soñar), luego de haberse movido por doquier y de ver tanto lo bueno como lo malo, se apura a regresar tal como vino al lugar del que partió, a la vigilia.

"Ahora bien, igual que un carro pesadamente cargado avanza gruñendo, así este *atman* corpóreo, montado por el *atman* inteligente (*prajña*) avanza gruñendo cuando el hombre va a expirar.

"Y cuando (el cuerpo) se vuelve débil por la vejez, o se vuelve débil por la enfermedad, así el *purusha* entonces, separándose de sus miembros como un mango o un higo o un fruto del Pippala se desprenden de su vástago, se apura a regresar tal como vino (a otro cuerpo), a una (nueva) vida (*prana*).

"Y así como los policías, magistrados, senescales y gobernadores esperan con comida y bebida al rey cuando regresa, diciendo «Ya viene, se acerca,» así todos los elementos esperan al que esto sepa, diciendo «Ya viene el *Brahmana*, ya se acerca el *Brahmana*.»

"Y así como los policías, magistrados, senescales y gobernadores rodean a un rey cuando está por partir, así los sentidos (*pranas*) se congregan todos alrededor de *atman* en la hora del final, cuando el hombre va a expirar."

Así (fue) el tercer Brahmana

Cuarto Brahmana.

- 1. sa yatrāyamātmābalyam nyetya sammohamiva nyety athainamete prāṇā abhisamāyanti sa etāstejomātrāḥ samabhyādadāno hṛidayamevānvavakrāmati sa yatraiṣa cākśuṣaḥ puruṣaḥ parānparyāvartate athārūpajño bhavati
- ekībhavati na paśyatītyāhur 2. ekībhavati na jighratītyāhur ekībhavati na rasayatītyāhur ekībhavati na vadatītvāhur ekībhavati na śrinotītyāhur ekībhavati na manuta ityāhur ekībhavati na spriśatītyāhur ekībhavati na vijānātītyāhus tasya haitasya hridayasyagram pradyotate tena pradyotenaisa ātmā niskrāmati cakśusto vā mūrdhno vānyebhyo vā śarīradeśebhyas tamutkrāmantam prāno'nūtkrāmati prānamanūtkrāmantam sarve prānā anūtkrāmanti savijnāno bhavati savijnānamevānvavakrāmati tam vidyākarmanī samanvārabhete pūrvaprajñā ca
- 3. tadyathā tṛiṇajalāyukā tṛiṇasyāntam gatvānyamākramamākramyātmānamupasaṃharaty evamevāyamātmedaṃ śarīram nihatyāvidyām gamayitvānyamākramamākramyātmānamupasaṃh arati
- 4. tadyathā peśaskārī peśaso mātrām apādāyānyannavataram kalyānataram rūpam tanuta evamevāyam ātmedam śarīram nihatyāvidyām gamayitvānyannavataram kalyānataram rūpam kurute pitryam vā gāndharvam vā daivam vā prājāpatyam vā brāhmam vānyeṣām vā bhūtānām

(Yajñavalkya prosiguió:)

"Ahora bien, cuando ese *atman* pareciera como sumirse en la debilidad, sumirse en la inconsciencia (*sammoham*), entonces los *pranas* (sentidos) se congregan en derredor suyo y él, llevándose consigo esos elementos de luz, desciende al corazón.

"Cuando el *purusha* del ojo se aparta, entonces (el muriente) deja de conocer forma alguna. "

"Se ha vuelto uno y dicen «no ve,»

Se ha vuelto uno y dicen «no huele,»

Se ha vuelto uno y dicen «no gusta,»

Se ha vuelto uno y dicen «no habla,»

Se ha vuelto uno y dicen «no escucha,»

Se ha vuelto uno y dicen «no piensa,»

Se ha vuelto uno y dicen «no palpa,»

Se ha vuelto uno y dicen «no entiende.»

"El extremo de su corazón se ilumina, y mediante esa luz parte *atman*, sea a través del ojo, o a través del cráneo, o a través de otras partes del cuerpo.

"Y cuando parte así, la vida (el *prana* principal) parte en pos de él, y al partir la vida, todos los demás *pranas* parten en pos de ella.

"Está consciente, y según esa conciencia parte. Entonces tanto su conocimiento (*vidya*) como sus actos (*karma*) lo siguen, así como su sabiduría pasada (*purva-prajña*)."

"Y cual un gusano, tras haber llegado a la punta de una hoja de hierba y haberse aproximado (a otra hoja) se transporta a ella, de la misma manera este *atman*, luego de haber descartado este cuerpo y dejarlo en inconsciencia, tras haber hecho una aproximación (a otro cuerpo) se transporta a éste."

"Y cual un orfebre toma una pieza de oro y la convierte en otra forma nueva y más hermosa, de la misma manera este *atman*, luego de haber descartado este cuerpo y dejarlo en inconsciencia, se hace para sí otra forma nueva y más hermosa, ya sea semejante a los *Pitris*, o a los *Gandharvas*, o a los *Devas*, o a Prajapati, o a Brahmá, o a otras existencias.

- 5. sa vā ayamātmā brahma vijñānamayo manomayah vānmayah śrotramayah prithivimaya āpomayo vāyumaya ākāśamayastejomayo'tejomayah kāmamayo'kāmamayah krodhamavo'krodhamavo dharmamayo'dharmamayah sarvamayas tadyadetadidammayo'domaya iti yathākārī yathācārī tathā bhavati sādhukārī sādhurbhavati pāpakārī pāpo bhavati punyah punyena karmanā bhavati pāpah pāpena atho khalvāhuh kāmamaya evāyam purusa iti sa yathākāmo bhavati tatkraturbhavati yatkraturbhavati tatkarma kurute yatkarma kurute tadabhisampadyate
- **6.** tadesa śloko bhavati

tadeva saktaḥ saha karmaṇaiti lingam mano yatra niṣaktamasya prāpyāntam karmaṇastasya yatkinceha karotyayam tasmāllokātpunaraity asmai lokāya karmaṇ

iti nu kāmayamāno athākāmayamāno yo'kāmo niṣkāma bhavati āptakāma ātmakāmo na tasya prāṇā utkrāmanti brahmaiva sanbrahmāpyeti

7. tadesa śloko bhavati

yadā sarve pramucyante
kāmā ye'sya hṛidi śritāḥ
atha martyo'mṛito bhavaty
atra brahma samaśnuta iti
tadyathāhinirvlayanī valmīke mṛitā pratyastā
śayītaivamevedaṃ śarīraṃ śete
athāyamaśarīro'mritah prāno brahmaiva teja eva

92 Una de las grandes sentencias védicas.

"En verdad este Atman es Brahman, <sup>92</sup> Vijñana-maya (hecho de entendimiento), Mano-maya (hecho de pensamiento), Prana-maya (hecho de energía vital), hecho de Vista, hecho de oído, hecho de tierra, hecho de agua, hecho de aire, hecho de akasha, hecho de luz, hecho de no-luz, hecho de deseo, hecho de no-deseo, hecho de dharma, hecho de adharma, hecho de todas las cosas.

"Ahora bien, tal como alguien es así o asá, según como actúa y según como se conduce así se vuelve.

"Quien que hace bien, se vuelve bueno, el que hace mal, se vuelve malo. "Por acciones meritorias se vuelve meritorio, por acciones inicuas, se vuelve inicuo.

"Por eso dicen que el *purusha* está hecho de deseo, pues tal como sea su deseo, así se vuelve su voluntad, y tal como sea su voluntad, así será su accionar, y según sea su accionar, eso recogerá."

"Y existe (al respecto) esta *shloka*:

«Sea cual fuere el objeto al que se vea atraída

la mente, en pos de él va esforzadamente (el hombre) con sus acciones,

y habiendo obtenido el fin (los resultados últimos) de cualquier acción que haga aquí en la tierra,

regresa de ese mundo (que es recompensa temporaria de su acción) a este mundo de acción.»

"Baste esto respecto del hombre que desea. Pero para el hombre que no desea, que al no desear, que libre del deseo está satisfecho en su deseo, o sólo desea a Atman, sus *pranas* no van a ninguna otra parte, pues siendo (uno con) Brahman, va a Brahman."

"Y existe (al respecto) esta shloka:

«Cuando se han deshecho todos los deseos que alguna vez entraron al corazón,

entonces el mortal deviene inmortal,

entonces alcanza él a Brahman.»

"Y así como el pellejo de una serpiente, muerto y abandonado descansa sobre un hormiguero,

así yace este cuerpo, y entonces el *prana* libre de cuerpo, inmortal, es en verdad el mundo de Brahman, es en verdad luz."

so'ham bhagavate sahasram dadāmīti hovāca janako vaidehah

8. tadete ślokā bhavanti
aṇuḥ panthā vitataḥ purāṇo
māṃ spṛiṣṭo'nuvitto mayaiva
tena dhīrā apiyanti brahmavidah

svargam lokamita ūrdhvam vimuktāh

9. tasmiñchuklamuta nīlamāhuḥ piñgalaṃ haritaṁ lohitaṁ ca eṣa panthā brahmaṇā hānuvittas tenaiti brahmavitpuṇyakṛittaijasaśca

andham tamah praviśanti ye'vidyāmupāsate tato bhūya iva te tamo ya u vidyāyām ratāh

anandā nāma te lokā andhena tamasāvritāḥ tāṃste pretyābhigacchanty avidvāmso'budho janāh

12. ātmānam cedvijānīyād ayamasmīti pūruṣaḥ kimicchankasya kāmāya śarīramanusamiyaret

13. Yasyānuvittaḥ pratibuddha ātmā
Asminsaṁdehye gahane praviṣṭaḥ
sa viśvakṛit sa hi sarvasya kartā
tasya lokah sa u loka eva

ihaiva santo'tha vidmastadvayam na cedavedirmahatī vinastih ye tadviduramritāste bhavanty athetare duhkhamevāpiyanti

Yadaitamanupaśyaty atmanam devamanjasa

93 Estas shlokas están también en el Isha Up. XXXX

"Y existen (al respecto) estas shlokas:

«El sutil, antiguo sendero que se extiende a lo lejos, yo lo he encontrado, es más, lo he realizado.

Por él los sabios que conocen a Brahman marchan hacia el *Svarga-loka* (el mundo celeste) y desde allí más arriba, totalmente liberados.»

«En ese sendero dicen que hay blanco, azul, amarillo, verde o roio:

"Bhagaván, te otorgo mil (vacas)," dijo Janaka de Videha.

el camino es hallado por el *Brahmana*,

y por él marcha quienquiera conozca a Brahman (*Brahma-vit*), haga el bien (*punya-krit*) y halla logrado esplendor (*Taijasa*)»

"En ciegas tinieblas penetran los que veneran a lo que no es conocimiento (Avidya);

en mayores tinieblas es como si anduvieran los devotos del conocimiento (*Vidya*). "93

"«Sin dicha» se llaman los mundos cubiertos por ciegas tinieblas. A ellos van luego de la muerte las gentes ignorantes y no esclarecidas."

"Si el *purusha* entendiera al *Atman* (diciendo:) "Yo soy ése," ¿qué podría querer o desear para languidecer así en pos de un cuerpo?"

"Aquel que haya encontrado y entendido a *Atman*, que ha entrado en este escondrijo hecho de retazos, es el hacedor de todo (*visva-krit*), pues él es el hacedor de toda cosa, suyo es el mundo, y él es el mundo mismo."

"Podemos conocerlo mientras estamos aquí;

si no, somos ignorantes, y grande es la destrucción (que nos espera).

Los que lo conocen se vuelven inmortales,

pero los otros han de pasar verdaderamente por el sufrimiento."

"Si alguien percibe claramente

a este Atma en tanto Dios,

|            | no toto viivoungoto                               |
|------------|---------------------------------------------------|
| 17         | na tato vijugupsate                               |
| 16.        | yasmādarvāksamvatsaro                             |
|            | ahobhih parivartate                               |
|            | taddevā jyotisām jyotir                           |
|            | āyurhopāsate'mritam                               |
| <b>17.</b> | yasminpañca pañcajanā                             |
|            | ākāśaśca pratiṣṭhitaḥ                             |
|            | tameva manya ātmānam                              |
|            | vidvānbrahmāmṛito'mṛitam                          |
| 18.        | prāṇasya prāṇamuta cakśuṣaścakśur                 |
|            | uta śrotrasya śrotram                             |
|            | manaso ye mano viduḥ                              |
|            | te nicikyurbrahma purāṇamagryaṁ                   |
| 19.        | manasaivānudraṣṭavyaṁ                             |
|            | neha nānāsti kim cana                             |
|            | mṛityoḥ sa mṛityumāpnoti                          |
|            | ya iha nāneva paśyati                             |
| 20.        | ekadhaivānudraṣṭavyam                             |
|            | etadapramayam dhruvam                             |
|            | virajaḥ para ākāśād                               |
|            | aja ātmā mahāndhruvaḥ                             |
| 21.        | tameva dhīro vijñāya                              |
|            | prajñāṁ kurvīta brāhmaṇaḥ                         |
|            | nānudhyāyādbahūñchabdān                           |
|            | vāco viglāpanam hi tad iti                        |
| 22.        | sa vā eṣa mahānaja ātmā yo'yam                    |
|            | vijñānamayah prāņeşu ya eşo'ntarhridaya ākāśas    |
|            | tasmiñchete sarvasya vaśī sarvasyeśānaḥ           |
|            | sarvasyādhipatiḥ                                  |
|            | sa na sādhunā karmaņā bhūyānno evāsādhunā         |
|            | kanīyāneşa                                        |
|            | sarveśvara eşa bhūtādhipatireşa bhūtapāla eşa eşa |
|            | lokeśvaras eśa lokapālas.                         |
|            | hseturvidharana eşām lokānāmasambhedāya           |
|            | tametam vedānuvacanena brāhmaņā vividişanti       |
|            | •                                                 |

īśānam bhūtabhayyasya

y Señor de todo lo que es y será, ya no lo esquiva."

"Aquel detrás de quien el año y sus días rotan, a ése los dioses contemplan como luz de luces, el de (período de) vida inmortal."

"Aquel en quien los cinco quíntuples seres y el *Akasha* (éter) se apoyan, A Ése tan solo lo considero el *Atman*;

yo que sé lo considero Brahman; yo que soy inmortal, lo considero inmortal."

"Aquellos que conocen a esa Vida de la vida, Ojo del ojo, Oído del oído, Mente de la mente, han comprendido al antiguo, primordial Brahman."

"Tan sólo mediante la mente ha de ser percibido; En él no hay diversidad alguna. El que allí perciba alguna diversidad, Va de muerte en muerte."

"Este eterno ser que jamás puede probarse, Ha de ser percibido sólo de una manera: Es impoluto, está más allá de *Akasha* el *Atman* no nacido, grande y eterno."

"Que el sabio *Brahmana*, tras entenderlo, practique la sabiduría (*prajña*).

No vaya en pos de muchas palabras,
Pues eso es cansancio para la lengua."

"Y ciertamente este Grande, No-nacido *Atman*, que está hecho de entendimiento (*Vijñana-maya*), rodeado por los *pranas*, está en el *Akasha* interior del corazón. "Es gobernante de todo, señor de todo, rey de todo. No se hace más grande por buenas acciones, ni más pequeño por acciones malas.

"Es el Señor de todo, el rey de toda existencia, el protector de toda existencia, el Señor (*Ishvara*) del mundo, el protector de los mundos;

Es la orilla, el confín, para que estos mundos no sean una confusión.

"A él procuran conocerlo los *Brahmanas* estudiando los *Vedas*, por sacrificios, por dádivas, por ascetismos no destructivos, y el que lo conoce se convierte en *Muni*.

brahmacaryena yajñena dānena tapasānāśakenaitameva viditvā munirbhavaty etameva pravrājino lokamicchantah pravrajanty etaddha sma vai tatpūrve vidvāmsah prajām na kāmavante ambo kim prajayā karisyāmo yesām no'yamātmāyam loka iti

te ha sma putraisanāyāśca vittaisanāyāśca lokaisanāyāśca vyutthāyātha bhikśācaryam caranti vā hyeva putraisanā sā vittaisanā vā vittaisanā sā lokaisanobhe hvete esane eva bhavatah sa esa neti netyātmāgrihyo na hi grihyate aśīryo na hi śīryate asañgo na hi sajvate asito na vyathate na risyaty etamu haivaite na tarata ity atah papamakarayamityatah kalyāṇamakaravamityubhe u haivaisa ete tarati nainam kritākrite tapatah

#### tadetadricābhyuktam 23.

esa nityo mahimā brāhmanasya na vardhate karmanā no kanīyān tasyaiva syāt padavittam viditvā na lipyate karmanā pāpakeneti tasmādevamvicchānto dānta uparatastitikšuh samāhito bhūtvātmanyevātmānam paśyati śraddhāvittas paśyet sarvamātmānam paśyati nainam pāpmā tarati sarvam pāpmānam tarati nainam pāpmā tapati sarvam pāpmānam tapati vipāpo virajo'vicikitso brāhmano bhavati esa brahmalokah samrād iti hovāca yājñavalkyah so'ham bhagavate videhāndadāmi mām cāpi saha "Tan sólo deseando ese mundo (de Brahman) los (monies) sin hogar deian sus hogares.

"Al saber esto, los sabios de antaño no deseaban progenie, (diciendo) «¿Qué haremos con la progenie nosotros, que tenemos a este Atman y a este mundo (de Brahman)?»

"Y tras haberse elevado por encima del deseo de hijos, riquezas y (nuevos) mundos, vagan como mendicantes.

"Pues el deseo de hijos es deseo de riqueza, y el deseo de riqueza es deseo de mundos (futuros). Y ambos, por cierto, son tan sólo deseos.

"Ese Atman ha de enunciarse ¡Neti, neti! (¡No así, no asá!); es inaprehensible, pues nada aprehende; es imperecible, pues no perece; es inapegado, pues no se apega; es no ligado, no sufre y no falla.

"Al que (lo conozca), no lo vencen estas dos (inquietudes): «Por alguna razón hice mal,» y «por alguna razón hice bien,» a ambas las vence. Y ni lo que ha hecho ni lo que ha omitido hacer lo quema (lo afecta)."

"Esto fue proclamado en un Rik (verso):

«Esta es la eterna grandeza de Brahman: no se hace mayor por la acción, ni (por ella) empequeñece. Trátese tan sólo de encontrar sus huellas, pues al hallarlas, no se verá contaminado por ninguna mala acción.»

"Por lo tanto el que lo conoce, luego de volverse tranquilo (shanto), dominado (danto), satisfecho (uparata), paciente (titikshu), y concentrado (sama-hito), ve a Atman en (su propio) Atman, y lleno de fe (shraddha-vit) contempla a Atman en todo lo que ve.

"El mal no lo vence, sino que él vence a todo mal. El mal no lo quema, sino que él quema a todo mal.

"Libre de mal, libre de mácula, libre de duda, se vuelve un (verdadero) Brahmana. Eso es el mundo de Brahman, Majestad," dijo Yajñavalkya. "Bhagaván, te entrego a los Videhas, y a mí mismo como esclavos tuyos." (dijo Janaka)

- dāsyāyeti
- 24. sa vā eṣa mahānaja ātmānnādo vasudāno vindate vasu ya evam veda
- 25. sa vā eṣa mahānaja ātmājaro'maro'mṛito'bhayo brahmābhayam vai brahmābhayam hi vai brahma bhavati ya evam veda

# Iti caturtham brāhmanam

## Pañcamam brāhmanam

- 1. atha ha yājñavalkyasya dve bhārye babhūvaturmaitreyī ca kātyāyanī ca tayorha maitreyī brahmavādinī babhūva strīprajñaiva tarhi kātyāyany atha ha yājñavalkyo'nyadvrittamupākariṣyan
- 2. maitreyīti hovāca yājñavalkyaḥ pravrajiṣyanvā are'hamasmātsthānādasmi hanta te'nayā katyāyānyāntaṁ karavānīti
- 3. sā hovāca maitreyī yannu ma iyam bhagoḥ sarvā pṛithivī vittena pūrṇā syāt syām nvaham tenāmṛitāho neti neti hovāca yājñavalkyo yathaivopakaraṇavatām jīvitam tathaiva te jīvitam syād amritatvasya tu nāśāsti vitteneti
- 4. sā hovāca maitreyī
  yenāham nāmritā syām
  kimaham tena kuryām
  yadeva bhagavānveda
  tadeva me brūhīti

En verdad este es el grande, el no nacido *Atman*, el fuerte, el dador de riqueza.

Adquiere riqueza quien esto sepa.

En verdad este es el grande, el no nacido *Atman*, el que no envejece, el que no muere, el inmortal, la ausencia de temor.

Ausencia de temor es Brahman, y el que esto sepa, ciertamente se convierte en Brahman, en ausencia de temor.

### Así (fue) el cuarto Brahmana

### Quinto Brahmana

Resulta que Yajñavalkya tenía dos esposas, Maitreyi y Katyayani. De las dos, Maitreyi era entendida en Brahman, pero Katyayani era entendida sólo en el conocimiento femenino.

Y cuando Yajñavalkya quiso prepararse a pasar a otro estado de vida<sup>94</sup>,

Dijo Yajñavalkya: "Maitreyi, querida, me voy de esta casa mía (al bosque). Por ello, he de hacer un arreglo entre tú y Katyayani."

## Maitreyi le dijo:

"Mi señor, dime, si esta tierra entera llena de riquezas me perteneciera, ¿sería yo inmortal por ello o no?"

"No," dijo Yajñavalkya,

"Tu vida sería como la vida de los ricos. Pero no existe esperanza de inmortalidad en la riqueza."

# Maitreyi le dijo:

"¿Qué he de hacer yo (entonces) con aquello con lo que no sería yo inmortal? Lo que sepas (al respecto), Bhagaván, eso mismo dime."

<sup>94</sup> Es decir, quiso dejar el estado de amo de casa para retirarse al bosque. Este texto está repetido anteriormente casi sin variaciones en el 4to Brahmana del 2do. Adhyaya.

- 5. sa hovāca yājñavalkyaḥ priyā vai khalu no bhavatī satī priyamavṛidhad dhanta tarhi bhavaty etad vyākhyāsyāmi te vyācakśāṇasya tu me nididhyāsasveti
- 6. sa hovāca
  na vā are patyuḥ kāmāya patiḥ priyo bhavaty
  ātmanastu kāmāya patiḥ priyo bhavati
  na vā are jāyāyai kāmāya jāyā priyā bhavaty
  ātmanastu kāmāya jāyā priyā bhavati
  na vā are putrāṇām kāmāya putrāḥ priyā bhavanty
  ātmanastu kāmāya putrāḥ priyā bhavanti
  na vā are vittasya kāmāya vittam priyam bhavaty
  ātmanastu kāmāya vittam priyam bhavati
  na vā are paśūnām kāmāya paśavaḥ priyā bhavanti
  ātmanastu kāmāya paśavaḥ priyā bhavanti
  na vā are brahmaṇaḥ kāmāya brahma priyam
  bhavaty

ātmanastu kāmāya brahma priyam bhavati na vā are kśatrasya kāmāya kśatram priyam bhavaty

ātmanastu kāmāya kśatram priyam bhavati na vā are lokānām kāmāya lokāḥ priyā bhavanty ātmanastu kāmāya lokāḥ priyā bhavanti na vā are devānām kāmāya devāḥ priyā bhavanty ātmanastu kāmāya devāḥ priyā bhavanti na vā are vedānām kāmāya vedāḥ priyā bhavanty ātmanastu kāmāya vedāḥ priyā bhavanti na vā are bhūtānām kāmāya bhūtāni priyāṇi bhavanty

ātmanastu kāmāya bhūtāni priyāṇi bhavanti na vā are sarvasya kāmāya sarvaṁ priyaṁ bhavaty ātmanastu kāmāya sarvaṁ priyaṁ bhavaty ātmā vā are draṣṭavyaḥ śrotavyo mantavyo Yajñavalkya le dijo:

"Tú, que eres en verdad de mi agrado, has aumentado lo que me agrada (de ti). Por lo tanto querida, si quieres te lo explicaré, pero reflexiona (nididhyasana) sobre lo que te explico."

### Le dijo:

"No es que el esposo sea amado por deseo del esposo, querida, sino que por deseo de *Atman* es amado el esposo.

No es que la esposa sea amada por deseo de la esposa, querida, sino que por deseo de *Atman* es amada la esposa.

No es que los hijos sean amados por deseo de los hijos, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los hijos.

No es que los bienes sean amados por deseo de los bienes, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los bienes.

No es que el poder espiritual (*Brahma*) sea amado por deseo de poder espiritual, querida, sino que por deseo de *Atman* es amado el poder espiritual.

No es que la soberanía (*Kshatra*) sea amada por deseo de la soberanía, querida, sino que por deseo de *Atman* es amada la soberanía.

No es que los mundos sean amados por deseo de los mundos, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los mundos.

No es que los *devas* sean amados por deseo de los *devas*, querida, sino que por deseo de *Atman* son amados los *devas*.

No es que las existencias sean amadas por deseo de las existencias, querida, sino que por deseo de *Atman* son amadas las existencias.

No es que todas las cosas sean amadas por deseo de todas las cosas, querida, sino que por deseo de Atman son amadas todas las cosas.

En verdad es *Atman* lo que hay que ver, lo que hay que oír, lo que hay que pensar, lo que hay que meditar, Maitreyi.

Por la visión, la escucha, el pensamiento y el conocimiento intuicional de *Atman*, se conoce todo esto. <sup>95</sup>

<sup>95</sup> Esta es la respuesta a la pregunta gnoseológica: "¿qué hay que entender para entenderlo todo?"

nididhyāsitavyo maitreyy ātmani khalvare dṛiṣṭe śrute mate vijñāta idaṃ sarvaṁ viditaṁ

- brahma tam parādād 7. yo'nyatrātmano brahma veda kśatram tam parādād yo'nyatrātmanah kśatram veda lokāstam parāduh vo'nvatrātmano lokānveda devāstam parāduh yo'nyatrātmano devānveda vedāstam parādur yo'nyatrātmano vedānveda bhūtāni tam parādur yo'nyatrātmano bhūtāni veda sarvam tam parādād yo'nyatrātmanah sarvam ved edam brahmedam ksatramime lokā ime devā ime vedā imāni bhūtānīdam sarvam yadayamātmā
- 8. sa yathā dundubherhanyamānasya na bāhyānchabdānchaknuyād grahanāya dundubhestu grahanena dundubhyāghātasya vā śabdo grihītah
- 9. sa yathā śañkhasya dhmāyamānasya na bāhyāñchabdāñchaknuyād grahaṇāya śañkhasya tu grahaṇena śañkhadhmasya vā śabdo gṛihītaḥ
- 10. sa yathā viṇāyai vādyamānāyai na bāhyānchabdānchaknuyādgrahaṇāya viṇāyai tu grahaṇena viṇāvādasya vā śabdo gṛihītaḥ
- 11. sa yathārdraidhāgnerabhyāhitasya pṛithagdhūmā viniścaranty evam vā are'sya mahato bhūtasya niḥśvasitametadyadṛigvedo yajurvedaḥ sāmavedo'tharvāngirasa itihāsah purānam

Aquel que busca el poder espiritual (*brahma*) en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por el poder espiritual.

Aquel que busca la soberanía (kshatra) en otro lugar que en Atman, es abandonado por la soberanía.

Aquel que busca los mundos en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por los mundos.

Aquel que busca a los *devas* en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por los *devas*.

Aquel que busca a los *Vedas* en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por los *Vedas*.

El que busca a las existencias en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por las existencias.

El que busca cosa alguna en otro lugar que en *Atman*, es abandonado por todas las cosas.

Este poder espiritual, esta soberanía, estos mundos, estos *devas*, estos *Vedas*, estas existencias, este todo, son *Atman*.

Así como los sonidos que salen de un tambor al batirlo no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa al tambor o al tamborilero,

Así como los sonidos que salen de una caracola al soplarla no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa la caracola o al que sopla la caracola,

Así como los sonidos que salen de la *vina* al tañerla no pueden ser atrapados, pero pueden atraparse los sonidos cuando se atrapa la *vina* o al que tañe la *vina*,

Así como las nubes de humo salen por sí mismas de un fuego encendido alimentado con combustible húmedo,

Así en verdad querida han sido exhalados de esta Gran Existencia el Rig-Veda, el Yajur-Veda, el Sama-Veda, el Atharvan de Angiras, los *Itihasa* (leyendas), los *Puranas* (cosmogonías), *vidya* (el conocimiento), los *Upanishad*, los *Shlokas* (versos), los *Sutras* (aforismos), los

vidyā upaniṣadaḥ ślokāḥ sūtrāṇyanuvyākhyānāni vyākhyānāni iṣṭaṃ hutamāśitaṁ pāyitamayaṁ ca lokaḥ paraśca lokaḥ sarvāṇi ca bhūtānyasyaivaitāni sarvāṇi niḥśvasitāni

- 12. sa yathā sarvāsāmapām samudra ekāyanam evam sarveṣām sparśānām tvagekāyanam evam sarveṣām gandhānām nāsikaikāyanam evam sarveṣām rasānām jihvaikāyanam evam sarveṣām rūpāṇām cakśurekāyanam evam sarveṣām sabdānām śrotramekāyanam evam sarveṣām sañkalpānām mana ekāyanam evam sarvēṣām vidyānām hṛidayamekāyanam evam sarveṣām karmaṇām hastāvekāyanam evam sarveṣām visargāṇām pāyurekāyanam evam sarveṣām visargāṇām pāyurekāyanam evam sarveṣām visargāṇām pādāvekāyanam evam sarveṣām vedānām vāgekāyanam
- sa yathā saindhavaghano'nantaro'bāhyaḥ kṛitsno rasaghana evai syātvaṁ vā are'yamātmānantaro'bāhyaḥ kṛitsnaḥ prajñānaghana evaitebhyo bhūtebhyaḥ samutthāya tānyevānuvinayaṣyatiti na pretya saṁjñāstītyare bravīmīti hovāca yājñavalkyaḥ
- 14. sā hovāca maitreyy atraiva mā bhagavānmohāntamāpīpipan na vā ahamimam vijānāmīti sa hovāca na vā are'ham moham bravīmy avināśī vā are'yamātmānucchittidharmā
- yatra hi dvaitamiva bhavati taditara itaram pasyati taditara itaram jighrati

*Anuvyakhyanas* (glosas) y los *Vyakhyanas* (comentarios), lo que es sacrificado, lo que es vertido, el alimento, la bebida, este mundo y el otro mundo, y todas las existencias.

Por Ella tan sólo fueron estos exhalados.

Así como toda agua tiene por única morada al océano, así todo contacto tiene por única morada la piel, todos los aromas tienen por única morada a la nariz, todo sabor tiene por única morada a la lengua, toda forma tiene por única morada al ojo, todo sonido tiene por única morada al oído, toda deliberación (samkalpa) tiene por única morada a la mente, todo conocimiento tiene por única morada al corazón, toda acción tiene por única morada a la mano, todo goce tiene por única morada al órgano genital, toda excreción tiene por única morada al ano, todo movimiento tiene por única morada al pie, y todos los Vedas tienen por única morada a la Voz. 96

Así como un terrón de sal no tiene interior ni exterior, sino que en su totalidad es una masa de sabor, así este *Atman* no tiene interior ni exterior, sino que en su totalidad es una masa de cognición, y tras diferenciarse de estos elementos (*bhutas*) se disuelve en ellos de nuevo. Cuando (él) parte, no hay más conciencia (*samjña*), querida. He dicho." Así habló Yajñavalkya.

## Maitreyi le dijo:

"Ahí me has sumido en profunda confusión, Bhagaván. ¡Verdaderamente no entiendo eso!"

El le dijo:

"No digo nada confuso, querida. En verdad *Atman* es imperecedero y de naturaleza indestructible, querida."

Pues cuando pareciera volverse dual, entonces es que uno ve lo otro, uno huele lo otro, uno gusta lo otro,

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Acá se listan los *jñana-indriyas*, los *karma-indriyas*, la mente *(manas)* y el intelecto (corazón o *hrid)* 

taditara itaram rasayate taditara itaramabhiyadati taditara itaram śrinoti taditara itaram manute taditara itaram spriśati taditara itaram vijānāti yatra tvasya sarvamātmaivābhūt tatkena kam pasyet tatkena kam jighret tatkena kam rasayet tatkena kamabhiyadet tatkena kam śrinuyāt tatkena kam manyīta tatkena kam spriset tatkena kam vijānīyādyenedam sarvam vijānāti tam kena vijānīvāt sa esa neti netyātmāgrihyo na hi grihyate aśīryo na hi śīryate asañgo na hi sajyate asito na vyathate na risyati vijñātāramare kena vijānīyādityuktānuśāsanāsi maitrevy etāvadare khalvamritatvamiti hoktvā yājñavalkyo vijahāra

# iti pañcamam brāhmanam

# şaştham brāhmanam .

1. atha vaṃśaḥ pautimāṣyo gaupavanād gaupavanaḥ pautimāṣyāt pautimāṣyo gaupavanād gaupavanaḥ kauśikāt uno saluda lo otro. uno escucha lo otro. uno piensa en lo otro, uno palpa lo otro, uno entiende lo otro; pero cuando todo esto es nada más que Atman, ¿cómo y con qué vería uno lo otro? ¿cómo y con qué olería uno lo otro? ¿cómo y con qué gustaría uno lo otro? ¿Cómo y con qué saludaría uno lo otro? ¿cómo y con qué oiría uno lo otro? ¿cómo y con qué pensaría uno lo otro? ¿cómo y con qué palparía uno lo otro? ¿cómo y con qué entendería uno lo otro? ¿Cómo habría de entender uno a Aquel gracias a quien uno entiende todo esto? "Ese Atman ha de enunciarse ¡Neti, neti! (¡No así, no asá!); es inaprehensible, pues nada aprehende; es imperecible, pues no perece; es inapegado, pues no se apega; es no ligado, no sufre y no falla. ¿Cómo se conocería (a sí mismo) el conocedor, querida? "Así has quedado instruida, Maitreyi. Hasta aquí (llega este discurso) sobre el medio para la inmortalidad." Y luego de haber dicho aquello, Yajñavalkya se fue (al bosque.)

## Así (fue) el quinto Brahmana.

### Sexto Brahmana.

Ahora pues, el linaje: Pautimashya de Gaupavana Gaupavana de Pautimashya Pautimashya de Gaupavana Gaupavana de Kaushika Kaushika de Kaundinya kauśikaḥ kauṇḍinyāt kauṇḍinyaḥ śāṇḍilyāc chāṇḍilyaḥ kauśikācca gautamācca gautamaḥ

Āgniveśvād 2. agniveśyo gārgyād gārgyo gārgyād gārgyo gautamād gautamah saitavāt saitavah pārāśaryāyanāt pārāśāryāyano gārgyāyanād gārgyāyana uddālakāyanād uddālakāyano jābālāyanāj jābālāyano mādhyandināyanān mādhyandināyanah saukarāyanāt saukarāyanah kāsāyanāt kāsāyanah sāyakāyanāt sāyakāyanah kauśikāyaneh kauśikāyanih

Ghritakauśikād **3.** Ghritakauśikah pārāśaryāyanāt Pārāśaryāyanah pārāśaryāt pārāśaryo jātūkarņyāj jātūkarnya āsurāyanācca yāskāccā 'surāyanastraivanes traivaniraupajandhaner aupajandhanirāsurer āsurirbhāradvājād bhāradvāja ātreyād ātreyo mānter māntirgautamād gautamo gautamād gautamo vātsyād vātsvah śāndilyāc chāndilyah kaiśoryātkāpyāt kaiśoryah kāpyah kumārahāritāt

Kaundinya de Shandilya Shandilya de Kaushika y Gautama; Gautama.

De Agnivesya;

Agniveshay de Sandilya y de Anabhimlata, Anabhimlata de Anabhimlata Anabhimlata de Gautama Gautama de Saitava y de Prachinayogya, Saitava y Prachinayogya de Parasharya, Parasharya de Bharadwaja, Bharadwaja de Bharadwaja y Gautama, Gautama de Bharadwaja, Bharadwaja de Parasharya, Parasharya de Vaijavapayana Vaijavapayana de Kaushikayani, Kaushikayani,

De Ghritakaushika; Ghritakaushika de Parasaryayana, Parasharyayana de Parasharya, Parasharya de Jatukarnya, Jatukarnya de Asurayana y Yaska, Asurayana de Traivani, Traivani de Aupajandhani, Aupajandhani de Asuri, Asuri de Bharadwaja, Bharadwaja de Atreya, Atreva de Manti, Manti de Gautama Gautama de Gautama, Gautama de Vatsya, Vatsya de Shandilya, Shandilya de Kaishorya Kapya Kaishorya Kapya de Kumaraharita, Kumaraharita de Galava, Galava de Vidarbhi-Kaundinya,

kumārahārito gālavād gālavo vidarbhīkaundinyād vidarbhīkaundinyo vatsanapāto bābhravād vatsanapādbābhrava pathah saubharāt panthāh saubharo'yāsyādāngirasād ayāsya āngirasa ābhūtestvāstrād ābhūtistvāstro viśvarūpāttvāstrād viśvarūpastvāstro'vśvibhyām aśvinau dadhīca ātharvanād dadhyaññātharvano'tharvano daivād atharvā daivo mrityoh prādhvamsanān mrityuh prādhvamsanah pradhvamsanāt pradhvamsana ekarser ekarsirvipracitteh vipracittirvyaster vyastih sanāroh sanāruh sanātanāt sanātanah sanagāt sanagah paramesthinah paramesthi brahmano brahma svayambhu brahmane namah

Iti şaştham brāhmanam

iti bṛihadāraṇyakopaniṣadi caturtho'dhyāyaḥ

atha pañcamo'dhyāyaḥ .

prathamam brāhmaṇam

Vidarbhi-Kaundinya de Vatsanapat Babhrava, Vatsanapat Babhrava de Pathi Saubhara, Pathi Saubhara de Ayasya Angirasa, Ayasya Angirasa de Abhuti Twashtra, Abhuti Twashtra de Vishvarupa Twashtra Vishvarupa Twashtra de los Ashvines, Los Ashvines de Dadhyak Atharvana, Dadhyak Atharvana de Atharvan Daiva Atharvarn Daiva de Mrityu Pradhvamsana Pradhvamsana de Eka-*Rishi* Eka-Rishi de Viprachitti, Viprachitti de Vyasti Vyasti de Sanaru Sanaru de Sanatana. Sanatana de Sanaga, Sanaga de Parameshthin Parameshtin de Brahma

Brahma es *Svayambhu* (auto-existente)

¡Adoración a Brahman!

Así (fue) el sexto Brahmana

Así (fue) el cuarto Adhyaya del Brihadaranyaka Upanishad.

Ahora (se declara) el quinto Adhyaya

Primer Brahmana

pūrņamadaḥ pūrņamidaṁ pūrņātpūrņamudacyate pūrņasya pūrņamādāya pūrņamevāvaśiṣyate

āūm kham brahma kham purāṇaṃ vāyuram kham iti ha smāha kauravyāyaṇīputro vedo'yamm brāhmaṇā vidur vedainena yadveditavyam

iti prathamam brāhmaṇam ..

## dvitīyam brāhmaṇam.

- 1. Trayāḥ prājāpatyāḥ prajāpatau pitari brahmacaryamūṣur devā manuṣyā asurā uṣitvā brahmacaryaṁ devā ūcur bravītu no bhavāniti tebhyo haitadakśaramuvāca da iti vyajñāsiṣṭā iti vyajñāsiṣmeti hocur dāmyateti na ātthety omiti hovāca vyajñāsiṣṭeti
- 2. atha hainaṁ manuṣyā ūcur bravītu no bhavāniti tebhyo haitadevākśaramuvāca da iti

Aquello está lleno, esto está lleno; Lo lleno sale de lo lleno; Una vez extraído lo lleno de lo lleno, Eso lleno permanece lleno.<sup>97</sup>

"OM (es el) Éter, (es) Brahman, el éter antiguo (invisible) y el éter (visible) de la atmósfera," dijo el hijo de Kauravyayani. Éste (OM) es el Veda, Así lo entienden los *Brahmanas*. Por él, se conoce todo aquello que ha de conocerse.<sup>98</sup>

Así (fue) el primer Brahmana.

## Segundo Brahmana.

La triple progenie de Prajapati, *devas*, humanos y *asuras*, vivían como *Brahmacharis* con su padre Prajapati.

Terminado su discipulado, dijeron los devas: "Señor, dinos (tu enseñanza)"

Entonces el les dijo la sílaba "Da." (Luego les dijo:) "¿Entendieron?" Dijeron (ellos): "Entendimos. Nos dijiste «¡Damyata!» (sean controlados)." "Sí," les dijo, "han entendido."

Luego los humanos le dijeron:
"Señor, dinos (tu enseñanza)"
Entonces él les dijo también la sílaba "Da."
(Luego les dijo:) "¿Entendieron?"
Dijeron (ellos): "Entendimos.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Esta invocación que precede a varios otros Upanishads es interpretada por Nikhilananda como sigue: "Infinito es Aquello (Brahman), infinito es este (universo manifiesto). Del infinito Brahman proviene el infinito (universo). Luego de la realización de la Gran Identidad, o luego de la disolución cósmica, cuando la infinitud del infinito universo se disuelve en el infinito Brahman, sólo permanece el infinito Brahman."

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Otra forma de responder a la pregunta gnoseológica: "¿qué es preciso saber para saberlo todo?"

vyajñāsiṣṭā iti vyajñāsiṣmeti hocur datteti na ātthety omiti hovāca vyajñāsiṣṭeti atha hainamasurā ūcur

**3.** 

atha hainamasurā ūcur
bravītu no bhavāniti
tebhyo haitadevākśaramuvāca
da iti
vyajñāsiṣṭā iti
vyajñāsiṣmeti hocur
dayadhvamiti na ātthety
omiti hovāca vyajñāsiṣṭeti
tadetadevaiṣā daivī vāganuvadati stanayitnur
da da da iti
dāmyata datta dayadhvamiti
tadetattrayam śikśed damam dānam dayāmiti

Iti dvitīyam brāhmaṇam

# tṛitīyam brāhmaṇam .

1. eṣa prajāpatiryaddhṛidayam etadbrahmaitatsarvaṁ tadetattryakśaraṃ hṛidayamiti hṛi ityekamakśaram abhiharantyasmai svāścānye ca ya evaṁ veda da ityekamakśaraṁ dadatyasmai svāścānye ca ya evaṁ veda yamityekamakśaraṁ eti svargaṁ lokaṃ ya evaṁ veda

iti tritīyam brāhmaņam

Nos dijiste «¡Datta!» (Den)." "Sí," les dijo, "han entendido."

Luego los asuras le dijeron:

"Señor, dinos (tu enseñanza)"

Entonces él les dijo también la sílaba "Da."

(Luego les dijo:)

"¿Entendieron?"

Dijeron (ellos): "Entendimos.

Nos dijiste «¡Dayadhvam!» (sean compasivos)."

"Sí," les dijo, "han entendido."

Lo mismo repite la divina voz del trueno:

"Da, Da, Da," o sea

"Sean controlados, den, sean compasivos."

Por lo tanto, sea aprendida esa tríada: Control, Dación, Misericordia.

Así (fue) el segundo Brahmana.

### Tercer Brahmana

Prajapati es el corazón, es este Brahman, es este todo.

"Corazón" (hridaya) está formado por tres sílabas. "Hri" es una sílaba, y al que conoce esto su propia gente y los otros le traen ofrendas.

"Da" es una sílaba, y al que conoce esto su propia gente y los otros le traen regalos.

"Yam" es una sílaba, y el que conoce esto va al Svarga-loka.99

Así (fue) el tercer Brahmana.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Mundo celeste, o paraíso.

# caturtham brāhmaṇam.

tadvai tad
etadeva tadāsa satyameva
sa yo haitam mahadyakśam prathamajam veda
satyam brahmeti
jayatīmāmllokāñ jita innvasāvasad
ya evametanmahadyakśam prathamajam veda
satyam brahmeti satyam hyeva brahma

# iti caturtham brāhmaṇam

# Pañcamam brāhmaṇam .

- tā āpaḥ satyamaṣṇijanta satyam brahma brahma prajāpatim prajāpatirdevāms te devāḥ satyamevopāsate tadetattryakśaram satyamiti sa ityekamakśaram tītyekamakśaram yamityekamakśaram prathamottame akśare satyam madhyato'nṛitam tadetadanṛitamubhayataḥ satyena parigṛihītam satyabhūyameva bhavati nainamvidvāṃsamanṛitam hinasti
- 2. Tadyattatsatyamasau sa ādityo ya eṣa etasminmaṇḍale puruṣo yaścāyam dakśiṇe akśan puruṣaḥ tāvetāvanyo'nyasminpratiṣṭhitau raśmibhireso'sminpratisthitah

#### Cuarto Brahmana.

Este (corazón) es ciertamente Aquello,

En verdad es (Brahman), lo Real-Existente.

Y quienquiera que reconozca a este grande, glorioso primogénito como el Real Brahman, conquista a estos mundos, y vence igualmente sea quien fuera el enemigo; sí, aquel que reconozca a este grande, glorioso primogénito como el Real Brahman, pues Brahman es lo Real-existente.

### Así (fue) el cuarto Brahmana

### Quinto Brahmana

En el principio (todo) esto era agua.

El Agua produjo lo Real-existente (satyam), y lo Real-existente es Brahman.

De Brahman (vino) Prajapati, de Prajapati los *devas*. Los *devas* adoran tan sólo a lo Real-existente.

"Satyam" está formado por tres sílabas.

"Sa" es una sílaba,

"ti" es una sílaba.

"yam" es una sílaba.

La primera y la última sílaba son verdaderas, en el medio está lo falso. Esta falsedad está rodeada por ambos lados por lo verdadero, y así prepondera lo verdadero. No hiere la falsedad a quien conoce esto.

Ahora bien, lo Real-existente es *Aditya* (el Sol), el *purusha* que habita en dicho orbe, y el *purusha* que está en el ojo derecho.

Estos dos se apoyan uno en otro: el primero descansa en el segundo con sus rayos, el segundo con sus *pranas* (sentidos) en el primero.

Cuando el segundo está a punto de partir de esta vida, contempla limpiamente el orbe (solar) y los rayos (del sol) no regresan a él.

- prāṇairayamamuṣmin sa yadotkramiṣyanbhavati śuddhamevaitanmaṇḍalaṁ paśyati nainamete raśmayaḥ pratyāyanti
- ya eşa etasminmandale puruşas tasya bhūriti sira ekam sira ekametadaksaram bhuva iti bāhū dvau bāhū dve ete aksare svariti pratiṣṭhā dve pratiṣṭhe dve ete aksare tasyopaniṣadahariti hanti pāpmānam jahāti ca ya evam veda
- 4. yo'yam dakśine.akśanpuruṣas tasya bhūriti śiraḥ ekam śira ekametadakśaram bhuva iti bāhū dvau bāhū dve ete akśare svariti pratiṣṭhā dve pratiṣṭhe dve ete akśare tasyopaniṣadahamiti hanti pāpmānam jahāti ca ya evam yeda

iti pajñçamam brāhmanam

# şaştham brāhmaṇam

1. Manomayo'yam puruşo bhāḥsatyas
Tasminnantarhṛidaye yathā vrīhirvā yavo vā
ayam antarātman puruṣassa
eṣa sarvasya sarvasyeśānaḥ sarvasyādhipatiḥ
sarvamidam praśāsti yadidam kiñca

Iti şaştham brāhmaṇam

saptamam brāhmanam .

De ese *purusha* del orbe (solar), *Bhuh* es la cabeza, pues la cabeza es una, y esa sílaba es una;

Bhuvah son los dos brazos, pues los brazos son dos, y estas sílabas son dos.

Svah son los pies, pues los pies son dos, y estas sílabas son dos.

Ahar (día) es su nombre secreto, y el que esto sepa, destruye (hanti) el mal, y lo abandona (jahati).

De ese *purusha* del ojo derecho, *Bhuh* es la cabeza, pues la cabeza es una, y esa sílaba es una;

Bhuvah son los dos brazos, pues los brazos son dos, y estas sílabas son dos.

Svah son los pies, pues los pies son dos, y estas sílabas son dos.

Aham (yo, ego) es su nombre secreto, y el que esto sepa, destruye (hanti) el mal, y lo abandona (jahati).

Así (fue) el quinto Brahmana

### Sexto Brahmana

Ese purusha hecho pensamiento (manas), es una real luz.

Está en el interior del corazón, pequeño como un grano de arroz o de cebada.

Es el Señor de todo, El rey de todo.

Él gobierna todo esto que existe.

Así (fue) el sexto Brahmana

Séptimo Brahmana

1. vidyud brahmetyāhur vidānādvidyud vidyatyenam pāpmano ya evam veda vidyudbrahmeti vidyuddhyeva brahma

# Iti saptamam brāhmaṇam

## aştamani brāhmanani

1. vācam dhenumupāsīta
tasyāścatvāraḥ stanāḥ svāhākāro vaṣaṭkāro
hantakāraḥ svadhākāras
tasyai dvau stanau devā upajīvanti
svāhākāram ca vaṣaṭkāram ca
hantakāram manuṣyāḥ
svadhākāram pitaraḥ
tasyāḥ prāṇa ṛiṣabho
mano vatsah

Ityaṣṭamaṁ brāhmaṇaṁ

# navamam brāhmaṇam .

1. Ayamāgnirvaiśvānaro yo'yamantaḥ puruṣe Yenedamannam pacyate yadidamadyate tasyaiṣa ghoṣo bhavati yametatkarṇāvapidhāya śṛiṇoti sa yadotkramiṣyanbhavati nainam ghoṣaṃ śṛiṇoti

Iti navamam brāhmanam

Se dice que el relámpago es Brahman. El relámpago (*vidyut*) se llama así por (la acción de) cortar (*vidanat*) (la oscuridad).

Al que esto sepa, que el relámpago es Brahman,

Aquel (Brahman) lo corta del mal, pues ciertamente el relámpago es Brahman.

## Así (fue) el séptimo Brahmana

### Octavo Brahmana

Medítese en la voz como una vaca:

Sus cuatro ubres son la palabra *Svaha*, la palabra *Vashat*, la palabra *Hanta*, y la palabra *Svadha*.

Los dioses viven de dos de sus ubres, de la palabra *Svaha* y la palabra *Vashat:* 

Los humanos (viven) de la palabra Hanta,

Los *Pitris* de la palabra *Svadha*.

Su toro es el prana,

Su ternero es el pensamiento.

### Así (fue) el octavo Brahmana.

### Noveno Brahmana.

Agni Vaishvanara es el fuego interior del *purusha*, mediante el cual es cocinado, o sea digerido, el alimento comido.

Su sonido es el que se oye si uno se tapa las orejas.

Cuando uno está a punto de dejar esta vida, ya no escucha ese sonido.

### Así (fue) el noveno Brahmana.

# daśamam brāhmaṇam .

1. yadā vai puruṣo'smāllokātpraiti sa vāyumāgacchati tasmai sa tatra vijihīte yathā rathacakrasya khaṃ tena sa ūrdhva ākramate sa ādityamāgacchati tasmai sa tatra vijihīte yathālambarasya khaṁ tena sa ūrdhva ākramate sa candramasamāgacchati tasmai sa tatra vijihīte yathā dundubheḥ khaṁ tena sa ūrdhva ākramate sa lokamāgacchatyaśokamahimaṁ tasminvasati śāśvatīh samāh

iti daśamam brāhmaṇam

# ekādaśam brāhmaṇam .

1. etadvai paramam tapo yadvyāhitastapyate paramam haiva lokam jayati ya evam vedaitadvai paramam tapo yam pretamaranyam haranti paramam haiva lokam jayati ya evam vedaitadvai paramam tapo yam pretamagnāvabhyādadhati paramam haiva lokam jayati ya evam veda

Iti ekādaśam brāhmaṇam

dvādaśam brāhmaṇam.

1. annam brahmetyeka āhus

### Décimo Brahmana.

Cuando el *purusha* se va de este mundo, llega al viento.

Entonces este le deja un espacio ancho como el hueco de la rueda de un carro, y por éste asciende más arriba.

Llega al Aditya (Sol).

Entonces este le deja un espacio ancho como el hueco de un *lambara*, y por éste asciende más arriba.

Llega a Chandramas (Luna).

Entonces ésta le deja un espacio ancho como el hueco de un tambor, y por éste asciende más arriba, y llega al mundo donde no hay pesar ni frío. Allí mora por eternos años.

## Así (fue) el décimo Brahmana

### Undécimo Brahmana.

Este es el ejercicio ascético más elevado: cuando un hombre doblegado por la enfermedad sufre. El que esto sepa, conquista el mundo más elevado.

Este es el ejercicio ascético más elevado: cuando llevan al bosque una persona difunta. El que sabe esto, conquista el mundo más elevado.

Este es el ejercicio ascético más elevado: cuando entregan una persona difunta al fuego. El que sabe esto, conquista el mundo más elevado.

Así (fue) el undécimo Brahmana.

### Duodécimo Brahmana.

Dicen unos que el alimento es Brahman.

tanna tathā pūyati vā annamrite prānāt prāno brahmetyeka āhus tanna tathā śusyati vai prāna rite.annād ete ha tveva devate ekadhābhūyam bhūtvā paramatām gacchatas taddha smāha prātridah pitaram kim svidevaivam viduse sādhu kuryām kimevāsmā asādhu kuryāmiti sa ha smāha pāninā mā prātrida kastvenayorekadhābhūyam bhūtvā paramatām gacchatīti tasmā u haitaduvāca vīty annam vai vi anne hīmāni sarvāni bhūtāni vistāni ramiti prāno vai ram prāne hīmāni sarvāni bhūtāni ramante sarvāni ha vā asmin bhūtāni viśanti sarvāni bhūtāni ramante ya evam veda

# iti dvādaśam brāhmanam

## trayodaśam brāhmanam

- ukthari
   prāņo vā ukthari prāņo hīdam sarvamutthāpayaty
   uddhāsmā dhasmādukthavidvīrastiṣṭhaty
   ukthasya sāyujyam salokatām jayati ya evam veda
- Yajuḥ
   prāṇo vai yajuḥ prāṇe hīmāni sarvāṇi bhūtāni
   yujyante
   yujyante hāsmai sarvāṇi bhūtāni śraiṣṭhyāya

No es así.

pues el alimento se pudre sin la vida (prana)

Dicen otros que la vida (el prana) es Brahman.

No es así,

pues la vida se seca sin alimento.

Entonces, es cuando estas dos deidades (el alimento y la vida) se han unido que alcanzan el estado más alto (o sea, son Brahman).

Por eso dijo Pratrida a su padre:

"¿Me será posible hacerle bien a alguien que sepa esto, o me será posible hacerle daño?"

El padre, haciéndole un gesto con la mano, (le dijo):

"No, Pratrida,

pues él lograría el estado más alto tan sólo con llegar a la unidad de estos dos"

Le dijo entonces:

"Es «vi,» el alimento es verdaderamente «vi,» pues todas estas existencias descansan (vishthani) en el alimento."

"Es «ram,» la vida es verdaderamente «ram,» pues todas estas existencias se deleitan (ramante) con la vida."

En quien conoce esto, todas las existencias descansan, todas las existencias se deleitan.

### Así (fue) el duodécimo Brahmana

### Decimotercer Brahmana.

(Ahora viene) el Uktha:

El prana es Uktha, pues el prana eleva (utthapayati) todo esto.

De quien esto sepa se gesta un hijo sabio que comprende el *Uktha*, obtiene la unión con el *Uktha* y morar en su mundo..

(Ahora viene) el Yajus:

El *prana* es *Yajus*, pues todas estas existencias están unidas (*yujyante*) en el *prana*.

Con quien esto sepa todas las existencias se unen para procurar su excelencia, obtiene la unión con el *Yajus* y morar en su mundo.

- yajuṣaḥ sāyujyaṃ salokatām jayati ya evam veda
  Sāma
  prāṇo vai sāma prāṇe hīmāni sarvāṇi bhūtāni
  samyañci
  samyañci hāsmai sarvāṇi bhūtāni śraiṣṭhyāya
  kalpante sāmnah sāyujyam salokatām jayati
- 4. kśatram prāṇo hi vai kśatram prāṇo hi vai kśatram trāyate hainam prāṇaḥ kśaṇitoḥ pra kśatramatramapnoti kśatrasya sāyujyam salokatām jayati ya evam yeda

va evam veda

# Iti trayodaśam brāhmaṇam

# caturdaśam brāhmaṇam .

- Bhūmirantarikśam dyaurityaṣṭāvakśarāṇy

  1. Aṣṭākśaraṃ ha vā ekam gāyatryai padam etadu haivāsyā etat sa yāvadeṣu triṣu lokeṣu tāvaddha jayati yo'syā etadevam padam veda
- 2. rico yajūmsi sāmānītyastāvaksarāny astāksaram ha vā ekam gāyatryai padam etadu haivāsyā etat sa yāvatīyam trayī vidyā tāvaddha jayati yo'syā etadevam padam veda
- 3. prāṇo'pāno vyāna ityaṣṭāvakśarāṇi aṣṭākśaraṃ ha vā ekaṁ gāyatryai padam etadu haivāsyā etat sa yāvadidaṁ prāṇi tāvaddha jayati yo'syā etadevaṁ padaṁ veda athāsyā etadeva turīyaṁ darśataṁ padaṁ parorajā

### (Ahora viene) el Saman:

El *prana* es *Saman*, pues todas estas existencias se encuentran (*samyanchi*) en el *prana*.

Con quien esto sepa todas las existencias se encuentran para procurar su excelencia, obtiene la unión con el *Saman* y morar en su mundo.

### (Ahora viene) el Kshatra:

El *prana* es *Kshatra*, pues el *prana* es el protector, o sea que el *prana* protege (*trayate*) de ser herido (*kshanitoh*).

Quien esto sepa, obtiene el *Kshatra* (poder) que no necesita protección, obtiene la unión con el *Kshatra* y morar en su mundo..

## Así (fue) el decimotercer Brahmana.

### Decimocuarto Brahmana.

"Bhumi (tierra), Antariksha (atmósfera) y Dyau (cielo)" suman ocho sílabas.

Ocho sílabas contiene un pie (pada) del Gayatri.

Este (pie) suyo es eso (los tres mundos).

El que así conozca este pie suyo, conquista hasta donde se extiendan los tres mundos.

"Richas, Yajumsi y Samani" suman ocho sílabas.

Ocho sílabas contiene un pie (el segundo) del Gayatri.

Este (pie) suyo es eso (los tres Vedas: Rig-Veda, Yajur-Veda y Sama-Veda).

El que así conozca ese pie suyo, conquista hasta donde se extiende ese triple conocimiento.

"Prana, Apana, Vyana," suman ocho sílabas.

Ocho sílabas contiene un pie (el tercero) del Gayatri.

Este (pie) suyo es eso (los tres alientos vitales).

El que así conozca este pie suyo, conquista hasta donde haya algo que respire.

Y este es el cuarto (turiya) pie de aquél (el Gayatri): es el pie brillante

ya eşa tapati yadvai caturtham tatturiyam darsatam padamiti dadrisa iva hyeşa parorajā iti sarvamu hyevaişa raja uparyupari tapaty evam haiva śriyā yasasā tapati yo'syā etadevam padam veda

- saisā gāyatryetasmimsturīve daršate pade paro-4. rajasi pratisthitā tadvai tatsatye pratisthitam cakśurvai satyam cakśurhi vai satyam tasmādyadidānīm dvau vivadamānāveyātām aham adarśam ahamaśrausamiti ya eva evam brūyād aham adarśamiti tasmā eva śraddadhyāma tadvai tatsatyam bale pratisthitam prano vai balam tatprāne pratisthitam tasmādāhur balam satyādogīya ity evam vesā gāvatrvadhvātmam pratisthitā sā haisā gayāmstatre prānā vai gayās tatprānāmstatre tadyadgayāmstatre tasmād gāyatrī nāma sa yāmevāmūm sāvitrīmanvāhaisaiva sā sa yasmā anvāha tasya prānāmstrāyate
- 5. tām haitāmeke sāvitrīmanuṣṭubhamanvāhur vāganuṣṭub etadvācamanubrūma iti na tathā kuryād gāyatrīmevānubrūyād yadi ha vā apyevamvidbahviva pratigrihṇāti na haiva tadgāyatryā ekam cana padam prati
- 6. sa ya imāṃstrīmillokānpūrṇānpratigṛihṇīyāt so'syā etatprathamam padamāpnuyād atha yāvatīyam trayī vidyā yastāvatpratigṛihṇīyāt

(darshata pada), que brilla por encima de los cielos (parorajas)

El que se llama aquí turiya (el cuarto) es el cuarto;

El que se llama *darshata pada* es (el *purusha* que está en el Sol) pues es como si fuera visto (por los yoguis).

El que se llama *paroragas* es el que brilla más y más arriba de cualquier cielo.

Y el que así conozca ese pie del Gayatri brilla con felicidad y gloria.

Ese Gayatri (que antes se describió con sus tres pies) descansa en este cuarto pie, el brillante, más arriba del cielo.

Y a su vez éste está afirmado en lo Real-existente

Y lo Real es el ojo, pues (se sabe) que el ojo es certero. Y por lo tanto aún hoy, si dos personas vienen a disputar, y una dice "yo lo vi," y la otra "yo lo escuché," debemos entonces confiar en el que dice "yo lo vi." Y a su vez, lo Real-existente está afirmado en la fuerza (balam) y la fuerza es la vida (prana), y (así) esto (lo Real-existente) está afirmado en la vida.

Por eso se dice:

"La fuerza es más fuerte que la verdad."

Así es que ese Gayatri está afirmado a nivel individual (en tanto Vida). Ese Gayatri protege (*tatre*) a los *gayas* (alientos de vida).

Los *Gayas* son los *pranas*, y él los protege. Y como protege (*tatre*) a los alientos vitales (*gayas*), por eso se lo llama "Gayatri." Y el verso de Savitri que enseña el maestro, es esto (la vida, el prana e indirectamente el Gayatri),

Y aquel a quien esto enseñen protege sus alientos vitales.

Algunos enseñan ese Savitri que está en verso *Anushtubh*, <sup>100</sup> diciendo "el Habla es el *Anushthub*, así que enseñémosle esas palabras."

Que nadie haga eso, sino que enseñe al Savitri que es Gayatri.

E incluso si uno que que esto sepa acepta como recompensa (de su labor de maestro) algo que parece demasiado, aún así (ello) no equivale a un pie del Gayatri.

Si un hombre (un maestro) fuera a recibir como honorarios a estos tres mundos llenos de todas las cosas, obtendría el (fruto de conocer el) primer pie del Gayatri.

Y si un hombre fuera a recibir como honorario toda la extensión de este triple conocimiento, obtendría el (fruto de conocer el) segundo pie del

<sup>100</sup> Verso octosílabo

so'syā etaddvitīyam padamāpnuyād atha yāvadidam prāṇi yastāvatpratigṛihṇīyāt so'syā etattṛitīyam padamāpnuyād athāsyā etadeva turīyam darśatam padam parorajā ya eṣa tapati naiva kena canāpyam kuta u etāvatpratigṛihṇīyāt

- 7. tasyā upasthānam gāyatry asyekapadī dvipadī tripadī catuṣpady apadasi na hi padyase namaste turīyāya darśatāya padāya parorajase asāvado mā prāpaditi yam dviṣyād asāvasmai kāmo mā samṛiddhīti vā na haivāsmai sa kāmaḥ samṛiddhyate yasmā evamupatiṣṭhate ahamadaḥ prāpamiti vā
- 8. etaddha vai tajjanako vaideho buḍilamāśvatarāśvimuvāca āśvatarāśvim uvāca yannu ho tadgāyatrīvidabrūthā atha katham hastī bhūto vahasīti mukham hyasyāḥ samrān na vidām cakāreti hovāca tasyā agnireva mukham yadi ha vā api bahvivāgnāvabhyādadhati sarvameva tatsamdahaty evam haivaivamvid yadyapi bahviva pāpam kurute sarvameva tatsampsāya śuddhaḥ pūto'jaro'mṛitaḥ sambhayati

iti caturdaśam brāhmaṇam

pañcadaśam brāhmaṇam .

1. hiranmayena pātreņa

### Gayatri.

Y si un hombre fuera a recibir como honorario todo aquello que respira, obtendría el (fruto de conocer el) tercer pie del Gayatri.

Pero el cuarto pie, el brillante, el que resplandece por encima de los cielos, no puede ser obtenido por nadie. ¿De dónde podría uno recibir semejante honorario?

(Esta es) la adoración de este (Gayatri):

"¡Gayatri!

Posees un pie, dos pies, tres pies, cuatro pies. Eres también sin pies, pues no se te conoce.

Veneramos tu cuarto pie, el brillante, el que está por encima de los cielos."

Si alguien (que conoce esto) detesta a alguien y dice: "Ojalá que no consiga esto," u "Ojalá que tal deseo no se le cumpla," ese deseo no se le cumple a ese contra el que así ora, o si dice "Ojalá consiga yo eso (que él desea)."

Y así le habló sobre este punto Janaka de Videha a Budila Ashvatarasvi: "Ashvatarasvi, ¿cómo es que tú, que así hablas como entendido en el Gayatri, te has convertido en un elefante y me transportas?"

Le dijo: "Majestad, yo no conocía su boca."

(Janaka le dijo:) "Agni, el fuego, es ciertamente su boca, e incluso si la gente amontonara lo que parece mucha (madera) en el fuego, él lo consume todo. Y así un hombre que esto sepa, incluso si comete lo que parecieran enormes males, todo lo consume, y se vuelve puro, limpio y libre de declinación y muerte."

### Así (fue) el decimocuarto Brahmana

### Decimoquinto Brahmana.

<sup>101</sup>El rostro de la verdad está cubierto

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> El mismo texto está en el *Isha Upanishad*, 15-18

satyasyāpihitam mukham tattvam pūsann apāvrinu satyadharmāya dristaye pūsann ekarse yama sūrya prājāpatya vyūha raśmin samūha teio yatte rūpam kalyānatamam tatte paśyāmi yo'sāvasau purusah so'hamasmi vāyuranilamamritam athedam bhasmantam śariram āūṁ krato smara kritam smara krato smara kritam smara agne naya supathā rāye.asmān viśvāni deva vayunāni vidvān yuyodhyasmajjuhurānameno bhūyisthām te nama uktim vidhema

iti pañcadaśaṁ brāhmaṇaṁ

iti brihadāranyakopanisadi pañcamo'dhyāyah

atha ṣaṣṭho'dhyāyaḥ

prathamam brāhmaṇam

Por un disco de oro.

Oh Nutricio, destápalo,

Para que lo vea el que tiene naturaleza de verdad.

Oh Nutricio,

único Rishi.

Controlador,

Sol, hijo de Prajapati,

Recoge tus rayos.

Retira tu luz,

Para que pueda ver yo tu hermosísima forma.

Yo soy Él,

el espíritu (purusha) que está aquí y allí. 102

El hálito es vida inmortal,

Pero el fin de estos cuerpos es cenizas.

OM

Recuerda, Voluntad, recuerda lo que has hecho.

Recuerda, Voluntad, recuerda lo que has hecho.

Y tú, Agni, dios que conoces todos los caminos,

Condúcenos por buenos caminos a la prosperidad,

Manténnos alejados del engañoso pecado.

Con estas palabras te ofrecemos abundantísima adoración.

Así (fue) el decimoquinto Brahmana

Así (fue) el quinto Adhyaya del Brihadaranyaka Upanishad

Ahora (se declara) el sexto Adhyaya

Primer Brahmana

<sup>102</sup> Los últimos tres versos de este Upanishad son parte de los ritos funerarios hindúes, y se recitan durante las ceremonias de cremación.

- 1. āūm yo ha vai jyeṣṭham ca śreṣṭham ca veda jyeṣṭhaśca śreṣṭhaśca svānām bhavati prāṇo vai jyeṣṭhaśca śreṣṭhaśca jyeṣṭhaśca śreṣṭhaśca svānām bhavaty api ca yesām bubhūsati ya evam yeda
- 2. yo ha vai vasiṣṭhāṁ veda vasiṣṭhaḥ svānāṁ bhavati vāgvai vasiṣṭhā vasiṣṭhaḥ svānāṁ bhavatyapi ca yeṣāṁ bubhūṣati ya evaṁ veda
- yo ha vai pratiṣṭhām veda pratitiṣṭhati same pratitiṣṭhati durge cakśurvai pratiṣṭhā cakśuṣā hi same ca durge ca pratitiṣṭhati pratitiṣthati same pratitiṣthati durge ya evam veda
- 4. yo ha vai sampadam veda sam hāsmai padyate yam kāmam kāmayate śrotram vai sampacchrotre hīme sarve vedā abhisampannāḥ sam hāsmai padyate yam kāmam kāmayate ya evam veda
- 5. yo ha vā āyatanam vedāyatanam svānām bhavati āyatanam janānām mano vā āyatanam āyatanam svānām bhavaty āyatanam janānām ya evam veda
- yo ha vai prajātim veda prajāyate ha prajayā paśubhī reto vai prajātiḥ prajāyate ha prajayā paśubhir ya evam veda
- 7. te heme prāṇā ahaṃśreyase vivadamānā brahma jagmustaddhocuḥ ko no vasiṣṭha iti

<sup>103</sup> El contenido de este *Brahmana* se encuentra repetido casi literalmente en Ch.Up. 5.1. 1-

¡OM! El que conozca al primero y mejor,

Entre los suyos deviene primero y mejor.

Ciertamente el prana es el primero y mejor.

Entre los suyos deviene primero y mejor el que esto sepa, y entre quienquiera que él desee serlo. 103

El que conoce al más excelente (Vasishtha),

Deviene el más excelente entre los suyos.

Ciertamente, el Habla es lo más excelente.

Entre los suyos deviene el más excelente el que esto sepa, y entre quienquiera que él desee serlo.

El que conoce al firme soporte (Pratishtha),

Deviene firme en lo plano y firme en lo desparejo.

Ciertamente, el Ojo es el firme soporte, pues mediante el Ojo el hombre se mantiene firme en lo plano y en lo desparejo.

El que esto sepa deviene firme en lo plano y firme en lo desparejo.

El que conoce el éxito (Sampada),

Tiene éxito en cualquier deseo que desee.

Ciertamente, el Oído es el éxito.

Pues por el Oído son adquiridos con éxito todos estos Vedas.

El que esto sepa, tiene éxito en cualquier deseo que desee.

El que conoce el hogar (Ayatana),

Deviene hogar para los suyos, hogar para (toda) la gente.

Ciertamente, la Mente es el hogar.

Deviene hogar para los suyos, hogar para (toda) la gente el que esto sepa.

El que conoce la generación (prajati),

Se vuelve rico en progenie y en ganados.

Ciertamente, la Simiente es la generación.

El que esto sepa, se vuelve rico en progenie y en ganados.

Cuando estos *pranas* (los sentidos) disputaban entre ellos respecto de quien era el mejor, fueron ante Brahman y dijeron:

"¿Quién es el más excelente de nosotros?" Les dijo: taddhovāca yasminva utkrānta idam śarīram pāpīyo manyate sa vo vasiṣṭha iti

- 8. Vāgghoccakrāma sā samvatsaram proṣyā'gatyovāca kathamaśakata madrite jīvitumiti te hocur yathākalā avadanto vācā prāṇantaḥ prāṇena paśyantaścakśuṣā śriṇvantaḥ śrotreṇa vidvāṃso manasā prajāyamānā retasaivamajīviṣmeti praviveśa ha vāk
- 9. cakśurhoccakrāma tatsamvatsaram prosyāgatyovāca kathamaśakata madrite jīvitumiti te hocur yathāndhā apaśyantaścakśuṣā prāṇantaḥ prāṇena vadanto vācā śriṇvantaḥ śrotreṇa vidvāṃso manasā prajāyamānā retasaivamajīviṣmeti praviveśa ha cakśuḥ
- 10. śrotram hoccakrāma tatsamvatsaram prosyāgatyovāca kathamaśakata madrite jīvitumiti te hocur yathā badhirā aśrinvantaḥ śrotrena prāṇantaḥ prāṇena vadanto vācā paśyantaścakśuṣā vidvāṃso manasā prajāyamānā retasaivamajīviṣmeti praviveśa ha śrotram
- mano hoccakrāma tatsamvatsaram proṣyāgatyovāca kathamaśakata madṛite jīvitumiti te hocur yathā mugdhā avidvāṃso manasā prāṇantaḥ prāṇena vadanto vācā paśyantaścakśuṣā śṛiṇvantaḥ śrotreṇa prajāyamānā retasaivamajīviṣmeti praviveśa ha manaḥ
- 12. reto hoccakrāma tatsamvatsaram prosyāgatyovāca

"Aquel que con su partida hace que este cuerpo parezca peor, ése es el más excelente."

El Habla partió, y tras ausentarse un año, regresó y dijo:

"¿Cómo han podido vivir sin mi?"

Le dijeron:

"Como el mudo que no se expresa con el habla, pero que respira con el aliento, observa con el ojo, escucha con el oído, conoce con la mente, y engendra con la simiente. Así hemos vivido."

Entonces el Habla entró (de nuevo).

El Ojo partió, y tras ausentarse un año, regresó y dijo:

"¿Cómo han podido vivir sin mi?"

Le dijeron:

"Como el ciego que no ve con sus ojos, pero que respira con el aliento, se expresa con el habla, escucha con el oído, conoce con la mente, y engendra con la simiente. Así hemos vivido."

Entonces el Ojo entró (de nuevo).

El Oído partió, y tras ausentarse un año, regresó y dijo:

"¿Cómo han podido vivir sin mi?"

Le dijeron:

"Como el sordo que no oye con sus oídos, pero que respira con el aliento, se expresa con el habla, observa con el ojo, conoce con la mente, y engendra con la simiente. Así hemos vivido."

Entonces el Oído entró (de nuevo).

La Mente partió, y tras ausentarse un año, regresó y dijo:

"¿Cómo han podido vivir sin mi?"

Le dijeron:

"Como el idiota que no entiende con su mente, pero que respira con el aliento, se expresa con el habla, observa con el ojo, escucha con el oído y engendra con la simiente. Así hemos vivido."

Entonces la Mente entró (de nuevo).

La Simiente partió, y tras ausentarse un año, regresó y dijo:

kathamaśakata madrite jīvitumiti te hocur yathā klībā aprajāyamānā retasā prāṇantaḥ prāṇena vadanto vācā paśyantaścakśuṣā śriṇvantaḥ śrotreṇa vidvāṃso manasaivamajīviṣmeti praviveśa ha retah

Atha ha prāṇa utkramiṣyan yathā mahāsuhayaḥ saindhavaḥ paḍvīśaśañkūnsaṁvṛihed evaṃ haivemānprāṇānsaṁvavarha te hocur mā bhagava utkramīr na vai śakśyāmastvadṛite jīvitumiti tasyo me baliṁ kuruteti tatheti

# 14. sā ha vāguvāca yadvā aham vasisthāsmi tvam tadvasistho'sīti yad vā aham pratisthāsmi tvam tatpratistho'sīti cakśur yadvā aham sampadasmi tvam tat sampadasīti śrotram yad vā ahamāyatanamasmi tvam tadāyatanamasīti mano yadvā aham prajātirasmi tvam tat prajātirasīti retas tasyo me kimannam kim vāsa iti yadidam kiñcāśvabhya ā krimibhya ā kītapatangebhyas tatte.annam āpo vāsa iti na ha vā asyānannam jagdham bhavati nānannam pratigrihītam va evametadanasyānnam veda tad vidvāmsah śrotriyā aśisyanta ācāmanty

aśitvācāmanty etameva tadanamanagnam kurvanto

104 comparar con Ch.Up. 5.2.1 y ssig

manyante

"¿Cómo han podido vivir sin mi?"

Le dijeron:

"Como el impotente, que no engendra con su simiente, pero que respira con el aliento, se expresa con el habla, observa con el ojo, escucha con el oído y conoce con la mente."

Entonces la Simiente entró (de nuevo).

Ahora bien, cuando el aliento (*prana*) estaba a punto de alzarse, desgarró a los demás sentidos como un grande y estupendo caballo del país de Sindhu arranca las estacas a las que está amarrado.

Le dijeron:

"¡Bhagavan, no te vayas! No podremos vivir sin ti."

#### Dijo el Habla:

"Si yo soy lo más excelente, por ello tú eres lo más excelente."

"Si yo soy el firme soporte, entonces por ello tú posees firme soporte," dijo el Ojo.

"Si yo soy el éxito, entonces por ello tú posees el éxito," dijo el Oído.

"Si yo soy el hogar, entonces por ello tú eres el hogar," dijo la Mente.

"Si yo soy la generación, entonces por ello tú posees la generación," dijo la Simiente.

"¿Y cuál será mi alimento, cuál será mi vestido?" 104

"Cualquier cosa que existe, incluso perros, gusanos, insectos y pájaros, eso es tu alimento, y el agua es tu vestido."

Aquel que así conozca el alimento de *Ana* (el aliento), no hay cosa que coma que no sea comida (adecuada), no hay cosa que reciba que no sea comida (adecuada).

Los *Shrotriyas*<sup>105</sup> que saben esto, se enjuagan la boca con agua cuando van a comer, y se enjuagan la boca con agua luego de comer, pensando que de esa forma hacen que el aliento se vista (de agua).

<sup>105</sup> Gurus versados en el Shruti, las escrituras

<sup>&</sup>quot;Entonces háganme una ofrenda."

<sup>&</sup>quot;Así sea."

# iti prathamam brāhmaṇam

# Dvitīyam brāhmaņ

- 1. Śvetaketurha vā āruņeyaḥ pañcālānām pariṣadamājagāma sa ājagāma jaivalim pravāhaṇam paricārayamāṇam tamudīkśyābhyuvāda kumārā iti sa bhoḥ iti pratiśuśrāva anuśiṣṭo'nvasi pitrety omiti hovāca
- vettha yathemāh prajāh prayatyo vipratipadyantā 2. iti neti hovāca vettho yathemam lokam punarapadyanta iti neti haivovāca vettho yathāsau loka evam bahubhih punahpunah prayadbhirna sampūryatā iti neti haivovāca vettho vatithyāmāhutyām hutāyāmāpah purusavāco bhūtvā samutthāya vadantī iti neti haivovāca vettho devayānasya vā pathah pratipadam pitriyānasya vā yatkritvā devayānam vā panthānam pratipadyante pitriyānam vā pitriyāṇam vā api hi na riservacah śrutam dve sritī aśrinavam pitrinām aham devānāmuta martyānām tābhyāmidam viśvamejatsameti

yadantarā pitaram mātaram ceti

nāhamata ekam cana vedeti hovāca athainam vasatyopamantrayām cakre

#### Así (fue) el primer Brahmana

#### Segundo Brahmana

Shvetaketu el nieto de Aruni, fue al poblado de los Pañchalas.

Se acercó a Pravahana Jaivali, que andaba por ahí (rodeado por sus hombres).

Apenas el rey lo vio, le dijo:

"¡Muchacho!"

"¡Sí, señor!" le respondió.

"¿Has sido instruido por tu padre?"

"Sí," le dijo.

(Le dijo el rey:)

"¿Sabes cómo las criaturas se marchan por diversos caminos cuando se van de aquí?"

"No," le dijo.

"¿Sabes cómo regresan a este mundo de nuevo?"

"No," le volvió a decir.

"¿Sabes cómo es que ese mundo nunca se llena con tantos que van, una y otra vez?"

"No," le volvió a decir.

"¿Sabes que ha de ofrendarse, para que con la ofrenda las aguas adquieran voz humana, se eleven y hablen?"

"No," le volvió a decir.

"¿Sabes el camino que lleva a los devas y el camino que lleva a los Pitris? Esto es, ¿con qué acciones se accede al camino que lleva a los devas o al que lleva a los Pitris? Pues hemos escuchado las palabras de los Rishis: «He oído hablar de dos caminos para los mortales, uno que lleva a los devas, y otro que lleva a los Pitris. Por esos caminos anda todo lo que vive, cualquier cosa que exista entre el Padre (cielo) y la Madre (tierra).»"

"No conozco ninguna de todas esas (preguntas)," le dijo (Shvetaketu al rey.)

Entonces el rey lo invitó a quedarse y a aceptar su hospitalidad. Pero el

anādritya vasatim kumārah pradudrāva sa ājagāma pitaram tam hovāceti vāva kila no bhavānpurānuśiṣṭānavoca iti katham sumedha iti pañca mā praśnānrājanyabandhuraprākśīt tato naikañcana vedeti katame ta iti ima iti ha pratīkānyudājahāra

#### **4.** sa hovāca

tathā nastvam tāta jānīthā yathā yadaham kimca veda sarvamaham tattubhamavocam prehi tu tatra pratītya brahmacaryam vatsyāva iti bhavāneva gacchatviti sa ājagāma gautamo yatra pravāhaņasya jaivalerāsa tasmā āsanamāhrityodakamahārayām cakārātha hāsmā arghyam tam hovāca varam bhagavate gautamāya dadma iti

- 5. sa hovāca pratijñāto ma eṣa varo yāṁ tu kumārasyānte vācamabhāsathās tāṁ me brūhīti
- 6. sa hovāca daivesu vai gautama tadvaresu mānusānām brūhīti

# 7. sa hovāca

vijñāyate hāsti hiraṇyasyāpāttam goaśvānām dāsīnām pravārāṇām paridhānasya mā no bhavānbahoranantasyāparyantasya abhyavadānyo bhūditi sa vai gautama tīrthenecchāsā ity upaimyaham bhavantamiti vācā ha smaiva pūrva upayanti sa hopāyanakīrtyovāsa

8. sa hovāca tathā nastvam gautama māparādhāstava ca pitāmahā yatheyam vidyetaḥ pūrvam na muchacho, sin cuidarse de la hospitalidad, se fue enseguida.

Volvió con su padre, y le dijo:

"¡Así que antes me habías dicho (que yo estaba) bien instruido!"

"¿Qué (pasa), inteligentísimo?"

"Ese sujeto de los Rajanyas me hizo cinco preguntas, y no supe ninguna de ellas."

"¿Cuáles fueron?"

"Estas," y le mencionó los diferentes enunciados.

#### (el padre) le dijo:

"Hijo, sabes que cualquier cosa que se, te la he dicho.

Pero vamos, iremos allá y viviremos como discípulos."

"Puedes ir tú, señor."

Entonces Gautama fue donde estaba Pravahana Jaivali, y el rey le ofreció asiento, hizo que le trajeran agua, y le hizo las ofrendas de rigor. Luego le dijo:

"Bhagavan Gautama, le ofrezco un don."

#### (Gautama) le dijo:

"Me has prometido un don: pues pronuncia ante mí el mismo discurso que hiciste en presencia de mi muchacho."

Le contestó:

"Gautama, ciertamente ese es un don divino. Nombra uno (que sea) humano."

#### (Gautama) le dijo:

"Sabes bien que tengo abundante oro, abundancia de vacas, caballos, esclavos, sirvientes y atavíos. No amontones sobre mí lo que ya tengo en abundancia, más que en abundancia."

"Gautama, ¿quieres (que te instruya) de la debida forma?"

"Vengo a ti como discípulo."

Los anteriores (*Brahmanas*) sólo nominalmente se hacían discípulos (de alguien de menor rango), pero él (Gautama) habitó como discípulo (de Pravahana) para lograr la fama (de haber servido respetuosamente a su maestro).

(El rey) le dijo:

"Gautama, no te ofendas con nosotros, ni tú ni tus antepasados, porque esta sabiduría (vidya) jamás residió antes en ningún *Brahmana*. Pero a ti

kasmiṃścana brāhmaṇa uvāsa tāṁ tvahaṁ tubhyaṁ vakśyāmi ko hi tvaivaṁ bruvantamarhati pratyākhyātumiti

- 9. asau vai loko'gnir gautama tasyāditya eva samid raśmayo dhūmo'hararcir diśo'ñgārā avāntaradiśo visphuliñgās tasminnetasminnagnau devāḥ śraddhām juhvati tasyā āhutyai somo rājā sambhavati
- parjanyo vā agnir gautama tasya samvatsara eva samid abhrāṇi dhūmo vidyudarcir aśanirangārā hrādunayo visphulingās tasminnetasminnagnau devāḥ somaṃ rājānam juhvati tasyā āhutyai vristih sambhavati
- ayam vai loko'gnir gautama tasya pṛithivyeva samid agnirdhūmo rātrirarciś candramā añgārā nakśatrāṇi viṣphuliñgās tasminnetasminnagnau devā vṛiṣṭim juhvati tasyā āhutyā annam sambhavati
- puruṣo vā agnir gautama
  tasya vyāttameva samit prāṇo dhūmo vāgarciś
  cakśurañgārāḥ śrotraṁ visphuliñgās
  tasminnetasminnagnau devā annaṁ juhvati
  tasyā āhutyai retaḥ saṁbhavati
- yoṣā vā āgnir gautama
  tasyā upastha eva samil lomāni dhūmo yonirarcir
  yadantaḥ karoti te.angārā
  abhinandā visphulingās
  tasminnetasminnagnau devā reto juhvati
  tasyā āhutyai puruṣaḥ sambhavati
  sa jīvati yāvajjīvaty atha yadā mriyate
- athainamagnaye haranti tasyāgnirevāgnirbhavati samitsamid dhūmo dhūmo .arcirarcir añgārā añgārā visphulingā visphulingās tasminnetasminnagnau devāḥ puruṣam juhvati tasyā āhutyai puruṣo bhāsvaravarṇaḥ sambhavati

te la diré, pues ¿quién podría rehusártela cuando has hablado de ese modo?"

"Gautama, el (fuego del) altar es ese mundo (el Cielo), el combustible es el propio Sol, el humo son los rayos, la luz es el día, las brasas son los puntos cardinales, las chispas son los puntos secundarios. En ese altar los *devas* ofrecen la libación del *shraddha* (que se hace con agua). Por esa oblación, se eleva el rey Soma (la luna)."

"Gautama, el (fuego del) altar es Parjanya (el dios de la lluvia); el combustible es el año mismo, el humo son las nubes, la luz es el relámpago, las brasas son el rayo, las chispas son el trueno. En ese altar los *devas* ofrecen la libación del rey Soma (la luna). Por esa oblación, surge la lluvia."

"En verdad, Gautama, el fuego (del altar) es este mundo; el combustible es la tierra misma, el humo es el fuego, la luz es la noche, las brasas son la luna, las chispas son las estrellas. En ese altar los *devas* ofrecen en libación a la lluvia. Por esa oblación, surge el alimento."

"Gautama, el (fuego del) altar es *Purusha* (el varón); el combustible es la boca abierta, el humo es el aliento, la luz es el habla, las brasas son el ojo, las chispas son el oído. En ese altar los *devas* ofrecen la libación del alimento. Por esa oblación, surge la simiente."

"Gautama, el (fuego del) altar es *Yosha* (la mujer); el combustible es su órgano genital, el humo son los cabellos, la luz es el *yoni* (la matriz), las brasas son el coito, las chispas son el goce. En ese altar los *devas* ofrecen la libación de la simiente. Por esa oblación, surge el *Purusha* (varón). "Vive lo que ha de vivir, y cuando muere,

"lo llevan al fuego, y entonces el (fuego del) altar es verdaderamente su fuego; el combustible es combustible, el humo, humo; la luz, luz; las brasas, brasas; las chispas, chispas. En ese mismo (fuego del) altar los devas ofrecen la libación del *purusha*. Por esa oblación, el hombre se eleva, radiante de esplendor."

- te ya evametadvidur ye cāmī aranye śraddhām satyamupāsate te.arcirabhisambhavanty arciṣo'ho .ahna āpūryamāṇapakśam āpūryamāṇapakśādyānṣaṇmāsānudañnāditya eti māsebhyo devalokam devalokādādityam ādityādvaidyutam tānvaidyutānpuruṣo mānasa etya brahmalokān gamayati te teṣu brahmalokeṣu parāḥ parāvato vasanti teṣām na punarāvṛittiḥ
- atha ve vaiñena dānena tapasā lokāñiavanti 16. te dhūmamabhisambhavanti dhūmādrātrim, rātrerapakśīyamānapakśam apakśīyamānapakśādyānsanmāsāndakśināditya eti māsebhyah pitrilokam pitrilokāccandram te candram prāpyānnam bhavanti tāmstatra devā yathā somam rājānam āpyāyasva apakšīyasvety evamenāmstatra bhakśayanti tesām yadā tatparyavaity athemamevākāśamabhinispadyante ākāśādvāyum vāyorvristim vristeh prithivim te prithivim prāpyānnam bhavanti te punah purusagnau huyante tato yosagnau iāvante te lokānpratyuthāyinasta evamevānuparivartante atha ya etau panthānau na vidus te kītāh patangā

iti dvitīyam brāhmaņam

tritīyam brāhmaṇam

yadidam dandaśūkam

<sup>106</sup>"Los que así saben esto, (incluso los amos de casa) y los que en el bosque veneran con fe a lo Real-Existente van hacia la luz, de la luz al día, del día a la quincena creciente, de la quincena creciente al semestre en que el Sol marcha hacia el norte, de ese semestre al mundo de los *devas*, del mundo de los *devas* al sol, del sol al lugar del relámpago.

Cuando han logrado así el lugar del relámpago, un *purusha* se les acerca, y los lleva al *Brahmaloka*.

En estos mundos de Brahma habitan exaltados durante eones. Para ellos no hay regreso.

"Pero aquellos que conquistan los mundos (venideros) mediante el sacrificio, la caridad y el ascetismo van hacia el humo, del humo a la noche, de la noche a la quincena menguante, de la quincena menguante al semestre en que el Sol marcha hacia el sur, de ese semestre al mundo de los *Pitris*, del mundo de los *Pitris* a la luna. Tras haber llegado a la luna, se tornan alimento.

Allí entonces los *devas* se alimentan de ellos, como los reyes (sacrificadores) se alimentan del Soma, como si dijeran «crece y mengua.»

"Mas cuando esto (el resultado de sus buenas acciones en la tierra) se acaba, regresan ciertamente al *Akasha* (eter), del *Akasha* al aire, del aire a la lluvia, de la lluvia a la tierra. Y cuando han llegado a la tierra, se convierten en alimento, vuelven a ser ofrecidos nuevamente en el fuego del altar que es *purusha* (el varón) y de ese modo nacen en el fuego del altar que es *yosha* (la mujer).

"Así se elevan hacia los mundos (superiores) y dan la misma vuelta que antes.

"Mas los que no conocen ninguno de estos dos senderos, se convierten en gusanos, polillas y en los (insectos) que pican."

Así (fue) el segundo Brahmana

Tercer Brahmana

<sup>106</sup> Esto figura resumido en el Bhagavad Gita

- 1. sa yaḥ kāmayate mahatprāpnuyāmity udagayana āpūryamāṇapakśasya puṇyāhe dvādaśāhamupasadvratī bhūtvaudumbare kaṃse camase vā sarvauṣadhaṁ phalānīti saṁbhṛitya parisamuhya parilipyāgnimupasamādhāya paristīryāvṛitājyaṃ saṃskṛitya puṃsā nakśatreṇa manthaṃ saṁnīya juhoti yāvanto devāstvayi jātavedas tiryañco ghnanti puruṣasya kāmān tebhyo'haṁ bhāgadheyaṁ juhomi te mā tṛiptāḥ sarvaiḥ kāmaistarpayantu svāhā yā tiraścī nipadyate .ahaṁ vidharaṇī iti tāṁ tvā ghṛitasya dhārayā yaje saṃrādhanīmahaṃ svāhā
- jyesthāya svāhā śresthāya svāhety 2. agnau hutvā manthe samsravamavanayati prānāya svāhā vasisthāyai svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati vāce svāhā pratisthāyai svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanavati cakśuse svāhā sampade svāheti agnau hutvā manthe samsravamavanayati śrotrāya svāhāyatanāya svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati manase svāhā prajātyai svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati

<sup>107</sup> O sea, se alimenta con pequeñas cantidades de leche

Si un hombre desea alcanzar la grandeza, realiza durante doce días el rito *upasad*<sup>107</sup>, empezando un día auspicioso de la mitad clara de la lunación, durante el recorrido boreal del Sol, mientras al mismo tiempo recoge en una taza o fuente hecha de madera de *Udumbara* (higuera) todas clases de hierbas e inclusive frutas.

Barre el piso (alrededor del altar doméstico), lo riega, arma el fuego, esparce pasto en derredor según las reglas, prepara la manteca clarificada, y en un día presidido por una constelación masculina, tras haber mezclado adecuadamente el *mantha*, (la mezcla de hierbas, frutas, leche y miel), hace su oblación (de manteca al fuego) diciendo:

"¡Jatavedas!<sup>108</sup> A cualesquiera dioses adversos inferiores a ti que malogren los deseos del hombre, les ofrezco esta porción. Que ellos, complacidos, me complazcan con todos mis deseos. ¡Svaha!

"¡Oh deidad ceñuda que yaces en lo hondo y piensas que todo lo separa, yo te venero como propicia con este chorro (de *ghi*)! ¡Svaha!

#### (Luego dice)

"¡Svaha al primero, Svaha al óptimo!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al *prana*, Svaha a la más excelsa!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Habla, Svaha al Fundamento!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Ojo, Svaha al éxito!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Oído, Svaha al hogar!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a la mente, Svaha a la progenie!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a la simiente!", hace oblación (de ghi) al fuego, y arroja lo que

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Uno de los apelativos de Agni (dios del fuego) que significa "El que lo sabe todo."

retase svāheti agnau hutvā manthe samsravamavanayati agnaye svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati somāya svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati bhūh svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati bhuvah svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati svah svahety agnau hutvā manthe samsravamavanayati bhūrbhuvah svah svahety agnau hutvā manthe samsravamavanayati brahmane svahety agnau hutvā manthe samsravamavanayati kśatrāya svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati bhūtāva svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati bhavisyate svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati viśvāva svāhety agnau hutvā manthe samsravamavanayati

**3.** 

sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a Agni!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a Soma!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a la Tierra!" hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a la Atmósfera!" hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Cielo!" hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a la Tierra, a la Atmósfera y al Cielo!" hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a los *Brahmanas*!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a los *Kshatriyas*!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Pasado!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Futuro!", hace oblación (de ghi) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha al Universo!", hace oblación (de ghi) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

(Luego dice)

"¡Svaha a todas las cosas!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

sarvāya svāhety agnau hutvā manthe saṃsravamavanayati prajāpataye svāhety agnau hutvā manthe saṃsravamavanayati

# **4.** Athainamabhimriśati

Bhramadasi

**J**valadasi

Pūrnamasi

Prastabdhamasy

Ekasabhamasi

Hiñkritamasi

Hiñkriyamānamasy

Udgithamasy

Udgiyamānamasi

Śrāvitamasi

Pratyāśrāvitamasy

ardre samdīptamasi

vibhūrasi prabhūrasy

annamasi jyotirasi

nidhanamasi samvargo'sīti

# **5.** Athainamudyacchaty

Amaṃsy āmaṃ hi te mahi

sa hi rājeśāno'dhipatiḥ

sa mām rājeśano'dhipatim karotviti

#### **6.** Athainamācāmati

Tatsaviturvareņyam

madhu vātā ritāyate madhu kśaranti sindhavah

mādhvīrnah santvosadhīh bhūh svāhā

bhargo devasya dhimahi

madhu naktamutosaso madhumatpārthivam rajah

madhu dyaurastu nah pitā bhuvah svāhā

dhiyo yo nah pracodayat

madhumānno vanaspatir madhumām astu sūryah

mādhvīrgāvo bhavantu naḥ svaḥ svāheti

#### (Luego dice)

"¡Svaha a Prajapati!", hace oblación (de *ghi*) al fuego, y arroja lo que sobra en el mortero.

Entonces toca (el mortero, que está dedicado a *Prana* y dice)

"Eres veloz (como el aliento),

Eres ardiente (como el fuego),

Eres pleno (como Brahman),

Eres firme (como el cielo),

Eres el único lugar de reunión (la tierra),

Fuiste saludado con el «¡Hin!» (por el prastotri al comienzo del sacrificio),

Eres saludado con el «¡Hin!» (por el *prastotri* en la mitad del sacrificio),

Fuiste cantado (por el udgatri al comienzo del sacrificio),

Eres cantado (por el *udgatri* en la mitad del sacrificio),

Fuiste celebrado (por el adhvaryu al comienzo del sacrificio),

Eres celebrado nuevamente (por el agnidhra en la mitad del sacrificio),

Eres brillante en la húmeda (nube),

Eres grande, eres poderoso,

Eres alimento, eres luz,

Eres el fin. eres la disolución."

Entonces sostiene en alto (al mortero y dice)

"Tú lo sabes todo, y nosotros conocemos tu grandeza.

"Ciertamente él es rey, gobernante y señor principal.

"Que ese rey y gobernante me haga señor principal."

Entonces lo sorbe de su mano (diciendo):

"Tat savitur varenyam (meditamos en la luminaria digna de adoración). Los vientos dejan caer miel, miel los ríos para el justo. Sean nuestras plantas dulces como la miel. ¡Svaha, Tierra!"

"Bhargo devasya dhimahi (Meditamos en el divino Savitri). Que la noche sea miel por la mañana, que el aire por encima de la tierra, que el cielo nuestro padre sea miel. ¡Svaha, Atmósfera!"

"Dhiyo yo nah prachodayate (que Él eleve nuestro pensamiento). Que el árbol esté lleno de miel, que el sol esté lleno de miel, que nuestras vacas sean dulces como la miel. ¡Svah, Svaha!"

Luego repite todo el verso a Savitri, y todos los versos acerca de la miel,

sarvām ca sāvitrīmanvāha sarvāśca madhumatīr Om ahamevedam sarvam bhūyāsam bhūrbhuvaḥ svaḥ svāhety antata ācamya pāṇī prakśālya jaghanenāgnim prākśirāḥ samviśati prātarādityamupatiṣṭhate diśāmekapuṇḍarīkamasi aham manuṣyāṇāmekapuṇḍarīkam bhūyāsamiti yathetametya jaghanenāgnimāsīno vamśam japati

- 7. tam haitamūddālaka āruņirvājasaneyāya yājňavalkyāyāntevāsina uktvovācāpi ya enam śuṣke sthāṇau niṣiñcej jāyerañchākhāḥ praroheyuḥ palāśānīti
- 8. etamu haiva vājasaneyo yājñavalkyo madhukāya paingyāyāntevāsina uktvovācāpi ya enam śuṣke sthāṇau niṣincej jāyeranchākhāḥ praroheyuḥ palāśānīti
- 9. etamu haiva madhukaḥ paingyaścūlāya bhāgavittaye.antevāsina uktvovācāpi ya enaṃ śuṣke sthāṇau niṣincej jāyeranchākhāḥ praroheyuḥ palāśānīti
- etamu haiva cūlo bhāgavittirjānakaya āyasthūņāyāntevāsina uktvovācāpi ya enam śuṣke sthānau niṣiñcej jāyerañchākhāh praroheyuh palāśānīti
- 11. etamu haiva jānakirayasthūṇaḥ satyakāmāya jābālāyāntevāsina uktvovācāpi ya enaṃ śuṣke sthāṇau niṣiñcej jāyerañchākhāḥ praroheyuḥ palāśānīti
- 12. etamu haiva satyakāmo jābālo'ntevāsibhya uktvovācāpi ya enam śuṣke sthāṇau niṣiñcej jāyerañchākhāḥ praroheyuḥ palāśānīti tametam nāputrāya vānantevāsine vā brūyāt
- 13. Caturaudumbaro bhavaty Audumbaraḥ sruva

\_

pensando así:

"¡OM! ¡Que llegue yo a ser todo esto! ¡Svaha Tierra, Atmósfera y Cielo!"

Luego de haber comido todo, se lava las manos y se sienta detrás del altar, volviendo su cabeza hacia el Este. Por la mañana, venera al Aditya (el Sol) con el himno: "Tú eres el Loto Uno de los cuatro puntos cardinales; que llegue yo a ser el Loto Uno entre los hombres." Luego, regresa por donde vino, se sienta detrás del altar, y recita la genealogía.

Uddalaka Aruni le enseñó esta (doctrina del *Mantha*) a su discípulo Vajasaneya Yajñavalkya, y le dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."

Vajasaneya Yajñavalkya le enseñó lo mismo a su discípulo Madhuka Paiñgya, y le dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."

Madhuka Paiñgya le enseñó lo mismo a su discípulo Chula Bhagavitti, y le dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."

Chula Bhagavitti le enseñó lo mismo a su discípulo Janaki Ayasthuna, y le dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."

Janaki Ayasthuna le enseñó lo mismo a su discípulo Satyakama Jabala, y le dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."

Satyakama Jabala le enseñó lo mismo a sus discípulos , y les dijo: "Si un hombre llegara a verterlo sobre un palo seco, le crecerían ramas y le brotarían hojas."  $^{109}$ 

Que nadie le enseñe esto a ninguno más que al hijo o al discípulo.

Cuatro cosas provienen de la madera de la higuera (*Udumbara*): de higuera es el cucharón sacrificial, de higuera es la copa, de higuera es el combustible, y de higuera son las dos varas de batir.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Ver Ch.Up. 5.2.3.

Audumbaraścamasa
Audumbara idhma
Audumbaryā upamanthanyau
daśa grāmyāṇi dhānyāni bhavanti
vrīhiyavāstilamāṣā aṇupriyaṁgavo godhūmāśca
masūrāśca khalvāśca khalakulāśca
tānpiṣṭāndadhani madhuni ghṛita upasiñcaty
upasiñcati tān piṣṭān dadhani madhuni ghṛite
ājyasya juhoti

## iti tritīyam brāhmaṇam

#### caturtham brāhmaṇam

- 1. eṣāṁ vai bhūtānāṁ pṛithivī rasaḥ pṛithivyā āpo apāmoṣadhaya oṣadhīnāṁ puṣpāṇi puṣpāṇāṁ phalāni phalānāṁ puruṣaḥ puruṣasya retaḥ
- 2. sa ha prajāpatirīkśāṃcakre hantāsmai pratiṣṭhāṁ kalpayānīti sa striyaṃ sasṛije tāṃ sṛiṣṭvādha upāsta tasmātstriyamadha upāsīta sa etaṁ prāñcaṁ grāvāṇamātmana eva samudapārayat tenaināmabhyasṛijat
- 3. tasyā vedirupastho lomāni barhiś carmādhiṣavaṇe samiddho madhyatastau muṣkau | sa yāvānha vai vājapeyena yajamānasya loko bhavati tāvānasya loko bhavati ya evam vidvānadhopahāsam caraty āsāṃ strīṇāṃ sukṛitam vṛiñkte atha ya idamavidvānadhopahāsam caraty āsya striyaḥ sukṛitam vṛiñjate
- **4.** etaddha sma vai tadvidvānuddālaka

Hay diez clases de semillas entre el pueblo (cultivadas): arroz, cebada, sésamo, porotos, mijo, sorgo, trigo, lentejas, chícharos y garbanzos. Luego de haberlas molido, se las rocía con cuajada, miel y *ghi*, y se hace ofrenda de (las debidas porciones de) manteca clarificada.

#### Así (fue) el tercer Brahmana.

#### Cuarto Brahmana

La tierra es la esencia de todas las existencias, el agua lo es de la tierra, las plantas terrestres lo son del agua, las flores lo son de las plantas, los frutos lo son de las flores, el *purusha* lo es de los frutos, la simiente lo es del *purusha*.

Y Prajapati pensó:

"Voy a hacerle una morada (a la simiente)"

y creó una mujer.

Tras crearla, la puso debajo y la veneró.

Por lo tanto, póngase a la mujer debajo y venéresela.

Él extendió su órgano eyaculador, y con éste la preñó.

Su regazo es el altar del sacrificio, sus cabellos la hierba sacrificial, su piel con el órgano genital es el fuego encendido; los dos labios de la vulva son las dos piedras de la prensa del *Soma*.

Un mundo tan grande como el que se conquista con el sacrificio Vajapeya obtiene el que practique el acto sexual sabiendo esto.

Pero traspasa a la mujer sus buenas obras aquel que sin saber esto practica el acto sexual.

Entendiendo esto Uddalaka Aruni, entendiendo esto Naka Maudgalya,

āruņirāhaitaddha sma vai tadvidvānnāko maudgalya āhaitaddha sma vai tadvidvān kumārahārita āha bahavo maryā brāhmaṇāyanā nirindriyā visukṛito'smāllokātprayanti ya idamavidvāṃso'dhopahāsaṁ carantīti bahu vā idaṃ suptasya vā jāgrato vā retaḥ skandati

- Tadabhimṛiśed anu vā mantrayeta yanme .adya retaḥ pṛithivīmaskāntsīdyadoṣadhīrapyasarad yadapaḥ idamaham tadreta ādade punarmāmaitvindriyam punastejaḥ punarbhagaḥ punaragnirdhiṣṇyā yathāsthānam kalpantāmity anāmikānguṣṭhābhyāmādāyāntareṇa stanau vā bhruvau vā nimṛijyāt
- 6. atha yadyudaka ātmānam paśyet tadabhimantrayeta mayi teja indriyam yaśo draviṇam sukṛitamiti śrīrha vā eṣā strīṇām yanmalodvāsās tasmānmalodvāsasam yaśasvinīmabhikramyopamantrayeta
- 7. sā cedasmai na dadyāt kāmamenāmavakriņīyāt sā cedasmai naiva dadyāt kāmamenām yaṣṭyā vā pāṇinā vopahatyātikrāmed indriyeṇa te yaśasā yaśa ādada ity ayaśā eva bhavati
- 8. sā cedasmai dadyād indriyeṇa te yaśasā yaśa ādadhāmīti yaśasvināveva bhavataḥ
- 9. sa yāmicchet kāmayeta meti tasyāmartham niṣṭhāya mukhena mukham samdhāyopasthamasyā abhimṛiśya

entendiendo esto Kumara Harita, dijeron:

"Muchos mortales, *Brahmanas* sólo de nombre, que sin saber esto practican el acto sexual se van de este mundo perdiendo sus facultades y sus buenas obras."

Incluso si un tanto así de simiente de alguien dormido o despierto se derrama.

Tóquesela y repítase el siguiente mantra:

"Cualquier simiente mía que se haya derramado en tierra, cualquiera que haya ido a parar a las plantas, cualquiera que (haya caído) al agua, yo reclamo esa simiente"

(y dirá)

"Regresen a mí mis facultades (*indriyas*), regrese el brillo, regrese la buena fortuna. Que las deidades que habitan el fuego sacrificial nuevamente pongan esta simiente en su lugar adecuado."

y tomando la simiente con el índice y el pulgar derechos se lo frotará entre las tetillas o las cejas.

Ahora bien, si alguien se viera (reflejado) en el agua, recítese este *mantra*:

"Conmigo sean el vigor, las facultades, la fama, la riqueza y las buenas obras."

Ciertamente es la misma Gracia entre las mujeres la que se ha vestido con los paños de la impureza; cuando se quita los paños de la impureza, y se muestra en hermosura, (el hombre) se allegará a ella y le recitará versos.

Si ella no se le entrega,

Hágale él regalos en función de su deseo.

Si ella aún así no se le entrega,

En función de su deseo péguele con una vara o con la mano, y dobléguela, (diciendo:)

"Con mis facultades y mi gloria, me llevo tu gloria." Y así verdaderamente ella queda sin gloria.

Si ella se le entrega, (diga entonces:)

"Con mis facultades y mi gloria, te doy gloria." Y así ambos se vuelven gloriosos.

Si él desea: "Que goce conmigo," luego de introducir en ella su miembro, uniendo boca con boca y acariciándole el órgano (genital), repita:

"De todas y cada una de mis partes fuiste producido, especialmente de

## japed

añgādañgātsambhavasi hṛidayādadhijāyase sa tvamañgakaṣāyo'si digdhaviddhamiva māday emāmamūm mayīti

- atha yāmicchen na garbham dadhīteti tasyāmartham niṣṭhāya mukhena mukham samdhāyābhiprānyāpānyād indriyena te retasā reta ādada ityaretā eva bhavati
- 11. atha yāmicched dadhīteti tasyāmartham niṣṭhāya mukhena mukham samdhāyāpānyābhiprānyād indriyeṇa te retasā reta ādadhāmīti garbhinyeva bhavati
- atha yasya jāyāyai jārah syāt tam ced dvisyād **12.** āmapātre.agnimupasamādhāya pratilomam śarabarhistīrtvā tasminnetāh śarabhristīh pratilomāh sarpisāktā iuhuvān mama samiddhe.ahausīh prānāpānau ta ādade .asāviti mama samiddhe.ahausih putrapaśūmsta ādade asāviti mama samiddhe.ahausīr istāsukrite ta ādade .asāviti mama samiddhe.ahauşīr āśāparākāśau ta ādade .asāviti sa vā esa nirindriyo visukrito'smāllokātpraiti praiti yamevamvidbrāhmanah śapati tasmādevamvitchrotrivasva dārena nopahāsamicched uta hyevamvitparo bhavati
- atha yasya jāyāmārtavam vindet tryaham kamse na pibedahatavāsā nainām vṛiṣalo na vṛiṣalyupahanyāt apahanyāt

mi corazón, (a través de la esencia del alimento). Tú eres la esencia de mis partes. Como un ciervo herido por una flecha envenenada, pon a ésta (mujer) bajo mi control."

Si él desea: "Que no conciba germen," luego de introducir en ella su miembro, uniendo boca con boca inhale y exhale (repitiendo:)

"Por mis facultades, por mi simiente, te retiro la simiente." Y así verdaderamente ella queda sin simiente.

Si él desea: "Que conciba,", luego de introducir en ella su miembro, uniendo boca con boca inhale y exhale (repitiendo:)

"Por mis facultades, por mi simiente, te doy la simiente." Y así verdaderamente ella queda encinta.

Ahora bien, si la esposa tiene un amante al que (el marido) detesta, ponga éste (según las reglas) fuego dentro de una vasija de tierra sin cocer, esparza tallos de junco y hierba *kusha* en orden inverso, unte los tallos con manteca clarificada en orden inverso y sacrifíquelos (en el fuego, diciendo:)

"¡Has sacrificado en mi fuego! Aquí te quito tu *prana* y tu *apana* (la respiración), ..... " (y aquí se recitará el nombre del malhechor)

"¡Has sacrificado en mi fuego! Aquí te quito tus hijos y tus animales, ..... " (y aquí se recitará el nombre del malhechor)

"¡Has sacrificado en mi fuego! Aquí te quito tus acciones sagradas y buenas, ....." (y aquí se recitará el nombre del malhechor)

"¡Has sacrificado en mi fuego! Aquí te quito tus esperanzas y expectativas, ....." (y aquí se recitará el nombre del malhechor).

Ciertamente, de este mundo se marcha sin sus facultades y sin sus buenas obras aquel al que maldice así un *Brahmana* que sepa esto.

Por lo tanto, que nadie desee ni siquiera para bromear a la (mujer) de un *shrotriya* (uno que es versado en las escrituras) que sepa esto, pues ciertamente el que sabe esto se vuelve un poderoso enemigo.

Cuando su esposa tiene los malestares mensuales, por tres días no deberá ella beber en recipientes de metal, ni ser tocada por un *Vrishala* o una *Vrishali* (hombre o mujer de la casta *Shudra*) y al fin de tres noches,

- trirātrānta āplutya vrīhīnavaghātayet
- 14. sa ya icchet putro me śuklo jāyeta vedamanubruvīta sarvamāyuriyāditi kśīraudanam pācayitvā sarpiṣmantamaśnīyātām īśvarau janayitavai
- atha ya icchet putro me kapilah piñgalo jāyeta dvau vedāvanubruvīta sarvamāyuriyāditi dadhyodanam pācayitvā sarpismantamaśnīyātām īśvarau janayitavai
- atha ya icchet putro me śyāmo lohitākśo jāyeta trīnvedānanubruvīta sarvamāyuriyādity udaudanam pācayitvā sarpiṣmantamaśnīyātām īśvarau janayitavai
- 17. atha ya icched duhitā me paṇḍitā jāyeta sarvamāyuriyāditi tilaudanam pācayitvā sarpiṣmantamaśnīyātām īśvarau janayitavai
- 18. atha ya icchet putro me paṇḍito vigītaḥ samitimgamaḥ śuśrūṣitām vācam bhāṣitā jāyeta sarvānvedānanubruvīta sarvamāyuriyāditi māṃsaudanam pācayitvā sarpiṣmantamaśnīyātām īśvarau janayitavai aukśeṇa vārṣabheṇa vā
- 19. athābhiprātareva sthālīpākāvṛitājyaṃ ceṣṭitvā sthālīpākasyopaghātaṁ juhoty agnaye svāhā anumataye svāhā devāya savitre satyaprasavāya svāheti hutvoddhṛitya prāśnāti prāśyetarasyāḥ prayacchati prakśālya pāṇī udapātraṁ pūrayitvā tenaināṁ trirabhyukśaty uttiṣṭhāto viśvāvaso .anyāmiccha prapūrvyāṃ saṁ jāyāṁ patyā saheti
- **20.** athaināmabhipadyate amo'hamasmi sā tvam

\_

ya bañada, el marido la hará desgranar el arroz.

Y si (el hombre) desea: "Que me nazca un hijo de tez blanca, que haya de conocer un Veda, y que viva todos sus años," entonces prepare arroz hervido con leche y cómanlo ambos con manteca clarificada. Así los dos podrán engendrar tal descendencia.

Ahora si (el hombre) desea: "Que me nazca un hijo de tez cobriza y ojos castaños, que haya de conocer dos *Vedas*, y que viva todos sus años," entonces prepare arroz hervido con cuajada y cómanlo ambos con manteca clarificada. Así los dos podrán engendrar tal descendencia.

Ahora si (el hombre) desea: "Que me nazca un hijo de tez oscura y ojos rojizos, que haya de conocer tres *Vedas*, y que viva todos sus años," entonces prepare arroz hervido en agua y cómanlo ambos con manteca clarificada. Así los dos podrán engendrar tal descendencia.

Ahora si (el hombre) desea: "Que me nazca una hija estudiosa, que viva todos sus años," entonces prepare arroz hervido con sésamo y cómanlo ambos con manteca clarificada. Así los dos podrán engendrar tal descendencia.

Ahora si (el hombre) desea: "Que me nazca un hijo estudioso, famoso, hombre público y orador amable, que haya de conocer todos los *Vedas*, y que viva todos sus años," entonces prepare arroz hervido junto con carne y cómanlo ambos con manteca clarificada. Así los dos podrán engendrar tal descendencia. Que (la carne) sea de toro joven o de uno mayor.

Y hacia la mañana, luego de haber realizado la preparación del *Ajya* (manteca clarificada) según las reglas del *Sthalipaka*<sup>110</sup>, hará oblación en varias veces (diciendo:)

"¡Por Agni, Svaha! ¡Por Anumati, Svaha! ¡Por el divino Savitri (el Sol) productor de resultados verdaderos, Svaha!"

Tras sacrificar, toma el resto del arroz y lo come, y luego de haber comido le da el resto a su esposa. Luego se lava las manos, llena el recipiente del agua, y con esta la rocía a ella tres veces, (diciendo:)

"¡Levántate, Vishvavasu! ¡Procura otra doncella, a una esposa con su esposo!"

Entonces la abraza (y dice:) "Yo soy *Ama* (el aliento) y tú eres *Sa* (el habla). Tú eres *Sa*, y yo soy *Ama*.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Literalmente: "hervir en un recipiente"

sā tvamasy amo'ham sāmāhamasmi riktvam dyauraham prithivī tvam tāvehi samrabhāvahai saha reto dadhāvahai pumse putrāya vittaya iti

21. athāsyā ūrū vihāpayati vijihīthām dyāvāprithivī iti tasyāmartham niṣṭhāya mukhena mukham samdhāya trirenāmanulomāmanumārṣṭi

viṣṇuryonim kalpayatu tvaṣṭā rūpāṇi piṃśatu āsiñcatu prajāpatir dhātā garbham dadhātu te garbham dhehi sinīvāli garbham dhehi pṛithuṣṭuke garbham te āśvinau devāv ādhattām puṣkarasrajau

- hiraṇmayī araṇī yābhyām nirmanthatāmāśvinau tam te garbham havāmahe daśame māsi sūtaye yathāgnigarbhā pṛithivī yathā dyaurindreṇa garbhinī vāyurdiśām yathā garbha evam garbham dadhāmi te .asāviti
- 23. Soṣyantīmadbhirabhyukśati
  yathā vāyuḥ puṣkariṇīṃ
  samiñgayati sarvataḥ
  evā te garbha ejatu
  sahāvaitu jarāyuṇā
  indrasyāyaṁ vrajaḥ kṛitaḥ
  sārgalaḥ sapariśrayaḥ
  tam īndra nirjahi
  garbhena sāvarām saheti
- **24.** Jāte.agnimupasamādhāyāñka ādhāya kaṃse pṛiṣadājyaṃ saṁnīya pṛiṣadājyasyopaghātaṁ

Yo soy el *Sama*, tú eres el *Rig*. Yo soy el cielo, tú eres la tierra. Ven, esforcémonos para poder tener un hijo varón."

Entones él le separa los muslos, (diciendo:) "¡Sepárense, cielo y tierra!" E introduciendo en ella su miembro, uniendo boca con boca, tres veces la acaricia de la cabeza a los pies (y repite:)

"¡Que Vishnu haga la matriz fecunda, que Tvashtri otorgue las formas (al niño), que Prajapati emita la simiente, que Dhata dé sustento al embrión!

"¡Oh Sinivali, hazla concebir, tú cuya gloria es extensa, hazla concebir! ¡Que los dos Asvines de collares de lotos sustenten al embrión!"

"Que con los dos *Aranis* de oro los dos Asvines batan (el vientre), hasta hacer coagular. Yo deposito el embrión en tu vientre para que sea parido al décimo mes.

"Así como la tierra tiene en su vientre al Fuego, así como el cielo está embarazado de Indra, así como los puntos cardinales tienen en su vientre al Viento, así hoy yo te entrego este embrión."

(Cuando ella está a punto de parir, él la rocía con agua y dice:)

"Así como el viento agita en todas direcciones a un estanque, que así el feto se agite y salga junto con la placenta. Cuando la simiente entró en el vientre, Indra (el *prana*) labró un sendero. Oh Indra, sigue ahora ese (sendero) y sal fuera con el feto y su envoltura."

Cuando ha nacido el niño, prepara un fuego, pone al niño en su regazo, y tras verter el *prishadagya* (leche cuajada y manteca clarificada) en un

# juhoty

Asminsahasram puşyāsam edhamānah sve grihe
Asyopasandyām mā cchaitsīt
Prajayā ca paśubhiśca svāhā
mayi prāṇāṃstvayi manasā juhomi svāhā yat karmaṇātyarīricam yadvā nyūnamihākaram agniṣṭatsviṣṭakridvidvān sviṣṭaṃ suhutam karotu naḥ svāheti

- 25. athāsya dakśiṇam karṇamabhinidhāya vāgvāgiti trir atha dadhi madhu ghritam samnīyānantarhitena jātarūpeṇa prāśayati bhūste dadhāmi bhuvaste dadhāmi svaste dadhāmi bhūrbhuvaḥ svaḥ sarvam tvayi dadhāmīti
- 26. athāsya nāma karoti vedo'sīti tadasyaitadguhyameva nāma bhavati
- 27. athainam mātre pradāya stanam prayacchati yaste stanaḥ śaśayo yo mayobhūr yo ratnadhā vasuvidyaḥ sudatro yena viśvā puṣyasi vāryāṇi sarasvati tamiha dhātave kariti
- **28.** athāsya mātaramabhimantrayate

ilāsi maitrāvaruņī vīre vīramajījanat sā tvam vīravatī bhava yāsmānvīravato'karaditi

tam vā etamāhur atipitā batābhūr atipitāmaho batābhūḥ paramām bata kāṣṭhām prāpayacchriyā yaśasā brahmavarcasena ya evamvido brāhmaṇasya putro jāyata iti

iti caturtham brāhmaņam.

jarro de metal, hará oblación del *prishadagya* en varias veces, (diciendo:)

"¡Quiera Dios que al aumentar este hogar mío, pueda yo alimentar a mil (personas)! ¡Que jamás falte en esta raza la fortuna, la descendencia y el ganado, Svaha!

"¡Te ofrezco mentalmente el aliento que hay en mí, Svaha!

"¡Aquello que al actuar haya hecho yo por demás o de menos, que el sabio Agni omnisciente y benefactor lo corrija de mi parte, Svaha!"

Luego, acercando la boca al oído derecho del niño dice tres veces: "¡Voz, Voz!"

Luego vierte juntas cuajada, miel y manteca clarificada, y le da eso al niño con una cucharilla de oro puro, (diciendo:)

"Te doy Bhuh (la tierra), te doy Bhuvah (la atmósfera), te doy Svaha (el cielo). Tierra, Aire y Cielo, todo te lo doy."

Entonces le da su nombre, diciéndole:

"Tú eres Veda."

Pero este es su nombre secreto.

Entonces se lo entrega a su madre y le hace dar el seno, (diciendo:)

"Tu seno, oh Sarasvati, que es inagotable, delicioso, abundante, rico, generoso, mediante el cual alimentas a todos los dignos, haz que aquí fluya."

Entonces le recita a la madre:

"Eres Ila Maitravaruni. Mujer fuerte, has dado a luz un (hijo) fuerte. Sé bendecida con hijos fuertes tú que me has bendecido con un hijo fuerte." Y los dos dicen al niño:

"Que seas mejor que tu padre, que seas mejor que tu abuelo."

El que nazca como hijo de un *Brahmana* que sepa esto, verdaderamente ha alcanzado lo más alto de la felicidad, el elogio y la gloria védica.

Así (fue) el cuarto Brahmana.

# pañcamam brāhmaṇam

# 1. atha vaṃśaḥ pautimāṣīputraḥ kātyāyanīputrāt kātyāyanīputro gautamīputrād gautamīputro bhāradvājīputrād bhāradvājīputraḥ pārāśarīputrāt pārāśarīputra aupasvastīputrād aupasvastīputraḥ pārāśarīputrāt pārāśarīputraḥ kātyāyanīputrāt kātyāyanīputraḥ kauśikīputrā kauśikīputra ālambīputrācca vaiyāghrapadīputraḥ kāṇvīputrācca kāpīputraḥ

# 2. Ātreyīputrād

Ātrevīputro gautamīputrād Gautamīputro bhāradvājīputrād Bhāradvājīputrah pārāśarīputrāt Pārāśarīputro vātsīputrād Vātsīputrah pārāśarīputrāt Pārāśarīputro vārkārunīputrād Vārkārunīputro vārkārunīputrād Vārkārunīputra ārtabhāgīputrād Ārtabhāgīputrah śaungīputrāc Caungiputrah sankritiputrat Sānkritīputra ālambāyanīputrād Ālambāyanīputra ālambīputrād Ālambīputro jāyantīputrāj Jāyantīputro māṇḍūkāyanīputrān Māndūkāyanīputro māndūkīputrān Māndūkīputrah śāndilīputrāc Chāndilīputro rāthītarīputrād

#### Ouinto Brahmana.

Ahora (sigue) la genealogía:

El hijo de Pautimashi (recibió este conocimiento de) el hijo de Katyayani.

El hijo de Katyayani del hijo de Gautami.

El hijo de Gautami del hijo de Bharadwaji.

El hijo de Bharadwaji del hijo de Parashari.

El hijo de Parashari del hijo de Aupavasti.

El hijo de Aupavasti del hijo de Parashari.

El hijo de Parashari del hijo de Katyayani.

El hijo de Katyayani del hijo de Kaushiki.

El hijo de Kaushiki del hijo de Alambi y del hijo de Vaiyaghrapadi.

El hijo de Vaiyaghrapadi del hijo de Kanvi y del hijo de Kapi.

El hijo de Kapi,

#### Del hijo de Atreyi,

El hijo de Atreyi del hijo de Gautami,

El hijo de Gautami del hijo de Bharadwaji,

El hijo de Bharadwaji del hijo de Parashari,

El hijo de Parashari del hijo de Vatsi,

El hijo de Vatsi del hijo de Parashari,

El hijo de Parashari del hijo de Varkaruni,

El hijo de Varkaruni del hijo de Varkaruni,

El hijo de Varkaruni del hijo de Artabhagi,

El hijo de Artabhagi del hijo de Shauñgi,

El hijo de Shauñgi del hijo de Sankriti,

El hijo de Sankriti del hijo de Alambayani,

El hijo de Alambayani del hijo de Alambi,

El hijo de Alambi del hijo de Jayanti,

El hijo de jayanti del hijo de Mandukayani,

El hijo de Mandukayani del hijo de Manduki,

El hijo de Manduki del hijo de Shandili,

El hijo de Shandili del hijo de Rathitari,

El hijo de Rathitari del hijo de Bhaluki,

El hijo de Bhaluki de los dos hijos de Krauñchiki,

Rāthītarīputro bhālukīputrād
Bhālukīputraḥ krauñcikīputrābhyāṃ
Krauñcikīputrau vaidabhṛitīputrād
Vaidabhṛitīputraḥ kārśakeyīputrāt
Kārśakeyīputraḥ prācīnayogīputrāt
Prācīnayogīputraḥ sāñjīvīputrāt
Sāñjīvīputraḥ prāśnīputrādāsurivāsinaḥ
Prāśnīputra āsurāyaṇād
Āsurāyaṇa āsurer
āsuriḥ

# 3. Yājñavalkyād

Yājñavalkya ūddālakād
ūddālako'ruņād
aruņa upaveśer
upaveśiḥ kuśreḥ
kuśrirvājaśravaso
vājaśravā jīhvāvato bādhyogāj
jīhvāvānbādhyogo'sitādvārṣagaṇād
asito vārṣagaṇo haritātkaśyapādd
haritaḥ kaśyapaḥ śilpātkaśyapāc
chilpaḥ kaśyapaḥ kaśyapānnaidhruveḥ
kaśyapo naidhruvirvāco
vāgambhiṇyāḥ
ambhiṇyādityād
ādityānīmāni śuklāni yajūṃṣi vājasaneyena
yājñavalkyenākhyayante

# 4. Samānamā sānjīvīputrāt

Sañjivīputro māṇḍūkāyaner
Māṇḍūkāyanirmāṇḍavyān
Māṇḍavyaḥ kautsāt
kautso māhitther
māhitthirvāmakakśāyaṇād
vāmakakśāyaṇaḥ śāṇḍilyāc
chāṇḍilyo vātsyād
vātsyaḥ kuśreḥ
kuśriryajñavacaso rājastambāyanād

Los dos hijos de Krauñchiki del hijo de Vaidabhriti, El hijo de Vaidabhriti del hijo de Karshakeyi, El hijo de Karshakeyi del hijo de Prachinayogi, El hijo de Prachinayogui del hijo de Sanjivi, El hijo de Sanjivi de Asurivasin, hijo de Prashni, El hijo de Prashni de Asurayana, Asurayana de Asuri,

Asuri.

De Yajñavalkya,

Yajñavalkya de Uddalaka,

Uddalaka de Aruna,

Aruna de Upaveshi,

Upaveshi de Kushri

Kushri de Vajashravas,

Vajashravas de Jihvavat, hijo de Badhyoga,

Jihvavat, hijo de Badhyoga de Asita, hijo de Varshagana.

Asita, hijo de Varshagana, de Harita Kashyapa.

Harita Kashyapa de Shilpa Kashyapa.

Shilpa Kashyapa de Kashyapa el hijo de Nidhruva.

Kashyapa hijo de Kidhruva, de Vach.

Vach, de Ambhini;

Ambhini de Aditya (el Sol)

Así como vinieron de Aditya, estos puros *Yajus* (versos) fueron proclamados por Yajñavalkya Vajasaneya.

Los mismos nombres hasta el del hijo de Sanjivi,

El hijo de Sanjivi (recibió este conocimiento) de Mandukayani,

Mandukayani de Mandavya,

Mandavya de Kautsa,

Kautsa de Mahitthi,

Mahitthi de Vamakakshayana

Vamakakshayana de Shandilya,

Shandilya de Vastya,

Vatsya de Kushri,

Kushri de Yajñavachas, hijo de Rajastambayana.

Yajñavachas, hijo de Rajastambayana de Tura, hijo de Kavashi,

yajñavacā rājastambāyanasturātkāvaṣeyāt turaḥ kāvaṣeyaḥ prajāpateḥ prajāpatirbrahmaṇo brahma svayaṁbhu brahmaṇe namaḥ

Iti pañcamam brāhmaṇam

iti bṛihadāraṇyakopaniṣadi ṣaṣṭho'dhyāyaḥ

iti vājasaneyake brihadāraņyakopanişatsamāptā

# $ar{A}ar{u}\dot{m}$

Pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṁ pūrṇātpūrṇamaducyate .
pūrṇasya pūrṇamādāya
pūrṇamevāvaśiṣyate ..

āūm śāntiḥ śāntiḥ sāntiḥ ..

Tura, hijo de Kavashi de Prajapati. Prajapati de Brahman Brahman es el Auto-Existente. ¡Adoración a Brahman!

Así (fue) el quinto Brahmana.

Así (fue) el sexto Adhyaya del Brihadaranyaka Upanishad.

Así queda concluido el Brihadaranyaka Upanishad según los (discípulos) de Vajasaneya.

#### OM

Aquello está lleno, esto está lleno Lo lleno sale de lo lleno Una vez extraído lo lleno de lo lleno, Aquello lleno permanece lleno.

Om, paz, paz, paz